
LAS CAPELLANÍAS EN EL
ARCIPRESTAZGO DE AMANDI

La fundación de obras pías como fuente
de recursos económicos y prestigio social

josé maría lago bornstein

Apuntes para la historia
de Sober

Sober 2025

6



las capellanías en el
arciprestazgo de amandi



las capellanías en el
arciprestazgo de amandi



josé maría lago bornstein



LAS CAPELLANÍAS EN EL
ARCIPRESTAZGO DE AMANDI

la fundación de obras pías como fuente
de recursos económicos y prestigio social

josé maría lago bornstein

APUNTES PARA LA HISTORIA DE SOBER

N.º 6

OS NABÁS / SOBER 2025



© del texto: José María Lago Bornstein, 2025
© de las fotografías: el autor.

Correo electrónico: laluna@nova.es
Depósito Legal: LU 45-2025

Impresión y encuadernacion: Fragma Centro Gráfico
1ª Edición: abril 2025



Agradezco a todos los vecinos de aquellos lugares donde en su día existió una 
capilla o una ermita la información que me han facilitado para poder locali-
zar sus antiguos emplazamientos, aunque no siempre, desgraciadamente, me 
ha sido posible despejar totalmente esa incógnita.





índice

prólogo		  11

Capítulo I

la fundación de capellanías en su perspectiva canónica	 17

	 Capellanías colativas o eclesiásticas	 19

	 Capellanías laicales o merelegas	 21

	 Consideraciones finales en cuanto a la tipología de las capellanías	 26

Capítulo II

fundación de capellanías en su perspectiva histórica 	 29

Capítulo III

las capellanías del arciprestazgo de amandi
en la edad moderna	 47

Capítulo IV

la capellanía de nuestra señora del rosario
en la iglesia de proendos 	 77

Capítulo V
las leyes de desamortización y el fin de las capellanías 	 91

epílogo		  101





11

prólogo

La fundación de capellanías ha sido desde antiguo una costumbre espe-
cialmente arraigada en el mundo hispano, mayor que la que se observa 
en otros países de nuestro entorno geográfico y cultural. Surge a media-
dos del siglo XIII, en una época en que la sociedad civil vive inmersa en 
profundas creencias religiosas, y especialmente temerosa de la muerte. 
Es entonces cuando los reyes y la alta nobleza comienzan a dotar lega-
dos píos y fundar capellanías en base a disposiciones testamentarias, 
con objeto de preservar su memoria y facilitar el tránsito de su alma por 
el purgatorio. Para ello tenían que consignar una serie de bienes raíces 
que hipotecaban a tal efecto, y con el producto de sus rentas garantiza-
ban un número determinado de misas anuales.

Esas primeras capellanías tuvieron como principal objetivo servir 
como panteón familiar donde acoger los restos del fundador y los de sus 
descendientes. En un primer momento, serían erigidas en el interior de 
las iglesias, ya fuese adscribiéndolas a altares preexistentes o en espacios 
de nueva construcción, expresamente concebidos para tal fin. La inicia-
tiva de fundar una capellanía para preservar el recuerdo de su fundador 
se iría extendiendo rápidamente entre las grandes familias de la aris-
tocracia, y a comienzos de la Edad Moderna pasaría a ser una práctica 
habitual, pues con ellas se reforzaba el prestigio social del linaje familiar.

La premisa de toda capellanía era la celebración de un determinado 
número de misas en memoria de su fundador. En el origen, pues, se 
buscaba satisfacer una cuestión estrictamente de índole religiosa, en el 
convencimiento de que un mayor número de misas reducía el tiempo de 
espera que el difunto debía aguardar en su acceso al paraíso. A ello, por 



12

lo general, se añadía que el capellán encargado de oficiar esas misas solía 
ser familiar directo del fundador, y su sustento provenía de los réditos 
que generaban los bienes hipotecados en favor de la capellanía.

En este sentido, los dos aspectos fundamentales que intervenían en 
la fundación de una capellanía eran, por un lado, el número de misas 
anuales que se estipulaba, y por otro, la dotación necesaria para costear 
esas misas, así como el sustento del capellán que debía decirlas. De este 
modo, la fundación de capellanías, además de su evidente componen-
te religioso y espiritual, se entendería como un recurso económico de 
ámbito familiar, que con el tiempo sería el que acabase por prevalecer.

A comienzos del siglo XVII, la fundación de capellanías ha pasado 
der ser la iniciativa exclusiva de unos pocos privilegiados, a ser un 
objetivo que está ya en el punto de mira de un sector cada vez más 
amplio de la población. Se ha convertido en una alternativa asequible 
para allanar el futuro de algún hijo o de algún familiar cercano. Por 
lo general, serán los propios miembros del clero quienes participen 
de manera más activa en esas fundaciones. La capellanía se ha ido 
convirtiendo en una salida relativamente sencilla para acceder al es-
tamento del clero y disfrutar de los privilegios que ello conllevaba. 
Pero, en la mayoría de los casos, ese acceso al sacerdocio a través de 
una capellanía implicaba necesariamente la aportación de una serie de 
bienes raíces por parte del fundador, que se segregaban de su patrimo-
nio familiar y pasaban a formar parte del de la Iglesia, adquiriendo la 
condición de bienes «espiritualizados». Fundar una capellanía, pues, 
suponía en gran medida una inversión económica cuya contrapartida 
inmediata era el aumento del capital social que ello reportaba. La Igle-
sia, por su parte, salía evidentemente beneficiada con esta dinámica, al 
incorporar a su patrimonio de manera perpetua un capital en bienes 
raíces que no admitía posteriores segregaciones ni enajenaciones. La 
Iglesia, obviamente, incentivaba como institución esa vía de acceso al 
sacerdocio a través de la creación de capellanías, reservando para sí la 
colación de las órdenes mayores.



13

Los fundadores, al formalizar la escritura pública ante notario, insti-
tuían en ese mismo acto un vínculo sobre aquellos bienes que quedaban 
sujetos a la capellanía, del mismo modo que se actuaba cuando se quería 
preservar el patrimonio familiar a través de un mayorazgo de sangre. 
Esta condición, que impedía el libre intercambio comercial de los bienes 
vinculados, acabaría en la segunda mitad del siglo XVIII restringiendo 
de tal modo el desarrollo rural y la economía agraria que obligaría a 
adoptar medidas por parte de la administración del Estado para corre-
gir la situación. La concesión de nuevos vínculos se limitaría de forma 
drástica, con el propósito de dinamizar el mercado agropecuario en Es-
paña, y, finalmente, los mayorazgos serían abolidos en octubre de 1820, 
en tiempos del Trienio Liberal. Esta circunstancia afectaba también a 
la constitución de nuevas capellanías, pero en un primer momento, 
reinando Carlos IV y aprovechando un vacío legal, sería sorteada por 
determinadas familias para instituir un tipo de fundaciones que sí les 
permitía formalizar sobre ellas vínculos de bienes con los que preservar 
las condiciones económicas del capellán y la celebración de las misas 
estipuladas por el fundador. De este modo salvaban las limitaciones im-
puestas por las políticas restrictivas del Estado.

A finales del siglo XVIII, el número de fundaciones pías había alcan-
zado unas cotas que hacían insostenible el sistema. La situación daba pie 
a todo tipo de irregularidades en la adjudicación de nuevas capellanías 
o en la sucesión de aquellas que quedaban vacantes. La conflictividad en 
torno a las presentaciones de candidatos para ocupar el cargo de cape-
llán, o los problemas que surgían por la titularidad de los bienes «espiri-
tualizados», no había hecho más que aumentar a lo largo de toda la cen-
turia. Llegó un momento en que la adjudicación de una capellanía no 
era más que un medio de garantizarse un sustento de por vida, donde las 
cuestiones ético religiosas habían quedado en un plano secundario. Mu-
chos de los candidatos a capellán no eran más que adolescentes menores 
de edad, a veces sin conocimientos básicos del latín, y que no pretendían 
otra cosa que recibir la primera tonsura en grado de clérigo acólito, sin 



14

aspirar a decir misa, para alcanzar la congrua de la capellanía como sali-
da vital. Con el tiempo, esta situación acabaría provocando un déficit de 
sacerdotes para decir las misas dispuestas en las actas fundacionales de 
las capellanías y en los testamentos de sus fundadores.

El panorama alcanzaría tal gravedad que llevaría a Carlos III a pro-
hibir en todo el territorio español la fundación de nuevas capellanías sin 
su previo consentimiento. Lo que había empezado siendo una iniciativa 
piadosa, con un evidente sentido espiritual y religioso, siglos después 
había derivado en un problema que afectaba por un lado a las entra-
ñas económicas del país, pero por otro concernía también de manera 
directa a las últimas voluntades expresadas por los fundadores de esas 
capellanías, cuestión esta que la Iglesia siempre puso de relieve para de-
fender su vigencia.

Sin duda esta fue una realidad que afectaría a todo el territorio na-
cional, pero, sobre todo, se manifestaría con mayor intensidad en el Rei-
no de Galicia. El territorio del arciprestazgo de Amandi, al sur de la 
provincia de Lugo —actual concello de Sober— no sería una excepción.

Este libro se propone repasar lo que supuso el fenómeno de las cape-
llanías en tierras del arciprestazgo de Amandi durante el periodo de la 
Edad Moderna y hasta su decadencia final a raíz de la entrada en vigor 
de leyes desamortizadoras de comienzos del siglo XIX. Buena parte de 
esas capillas que en algún momento de la historia estuvieron operativas, 
hoy en día han desaparecido, pero afortunadamente en el Archivo Dio-
cesano de Lugo aún se conservan suficientes documentos como para 
hacernos una idea de su evolución histórica.

Actualmente solemos emplear el término capellanía de manera am-
plia, sin tener en cuenta el contexto ni el rigor canónico de cada caso, 
pues es frecuente que nos refiramos a ellas confundiéndolas con otro 
tipo de obras pías como pueden ser las memorias de misas, los aniver-
sarios u otra clase de fundaciones y legados píos. En realidad, desde un 
punto de vista canónico, la capellanía tiene su propio sentido y signifi-
cado, que le confiere un estatus diferenciado. Por eso, creo conveniente 



15

comenzar este trabajo haciendo un breve repaso a las diferentes catego-
rías de capellanías que se dieron a lo largo de la Edad Moderna. Conocer 
el papel que desempeñaron sus patronos, así como el contenido de las 
escrituras fundacionales, es básico para entender el significado que tu-
vieron estas iniciativas, tanto en su vertiente religiosa como económica.

En un segundo capítulo analizaremos con mayor profundidad el re-
corrido histórico de estas fundaciones de obras pías y capellanías, desde 
los albores de la Edad Moderna hasta su máxima implementación en las 
postrimerías del siglo XVIII.

Un tercer capítulo estará centrado en las fundaciones que se institu-
yeron concretamente en el territorio del arciprestazgo de Amnadi a lo 
largo de la Edad Moderna.

En el cuarto capítulo se analiza de manera pormenorizada el caso 
concreto de una capellanía, la de Nuestra Señora del Rosario de la igle-
sia parroquial de Proendos. A través de sus vaivenes a lo largo del tiem-
po, nos haremos una idea de cómo se desenvolvía el día a día de una 
fundación de estas características. Se da la circunstancia, además, que 
en la misma iglesia de Proendos se constituyeron, en un periodo relati-
vamente breve, hasta tres capellanías diferentes encomendadas a Nues-
tra Señora del Rosario.

Por último, en el quinto capítulo analizaré el impacto que tuvieron 
las políticas desamortizadoras del Estado liberal en las capellanías del 
arciprestazgo de Amandi, y en qué medida fueron estas medidas las cau-
santes de su decadencia o no.





17

capítulo i

la fundación de capellanías en su perspectiva canónica

Aunque entre los especialistas existe discrepancia sobre el origen etimo-
lógico del término capilla, la opinión más extendida es que proviene de 
la palabra francesa chapelle, diminutivo de «chape», que se traduce por 
«capa protectora», y esa voz «chapelle» vendría a ser entonces una «capa 
pequeña» o «capilla». La tradición cristiana asocia este término al gesto 
que tuvo Martín de Tours, cuando rasgó su capa para ofrecerle la mitad 
a un mendigo que no tenía con qué abrigarse. La leyenda cuenta que el 
abad Marculfo, que vivió en Normandía (Francia) en la segunda mitad 
del siglo VI, fue el primero que dio el nombre de “capella” a la media 
capa de san Martín, la cual formaba parte del patrimonio de los reyes de 
Francia, y sobre ella se prestaban los juramentos solemnes en aquellos 
casos que lo requerían. Parece ser que esta «chapelle» acompañaba a los 
reyes en el campo de batalla, con la esperanza de ser favorecidos en la 
victoria. Al conservarse en el oratorio privado del monarca, el propio 
oratorio terminaría siendo conocido como «chapelle», nombre que se 
extendería más tarde a los oratorios particulares de los grandes señores 
de la nobleza, y de ahí pasaría a los espacios reservados que estos habi-
litaban dentro de las iglesias parroquiales.

La definición actual para el término capellanía la encontramos en 
el diccionario de la Real Academia: «Fundación en la que ciertos bienes 
quedan sujetos al cumplimiento de misas y otras cargas pías», y, a con-
tinuación, recoge otras dos acepciones para esta entrada: las capellanías 



18

colativas —aquellas que el ordinario erige en beneficio, reservando para 
sí la colación— y las capellanías laicales, en las que no intervenía la au-
toridad eclesiástica.

Así pues, dos son las clases de capellanías en función de si intervie-
ne o no la autoridad eclesiástica —colativas o laicales— y, en cualquier 
caso, tres los conceptos fundamentales que las definen: primero, que son 
fundaciones, por lo general perpetuas; segundo, que existe obligación 
de decir un número determinado de misas y, por último, que hay una 
serie de bienes que quedan sujetos a tal fin. Veamos brevemente qué 
supone cada uno de estos conceptos.

Por fundación se entiende el documento notarial en el que se reco-
gen las cláusulas que determina el fundador a la hora de instituir una 
capellanía, una obra pía,  un mayorazgo, etc. En dicho documento se 
fijan tanto las obligaciones y cargas que contempla la capellanía como 
el modo de cumplirlas, incorporando todas aquellas condiciones que el 
fundador considere, siempre y cuando no sean contrarias a derecho. Por 
lo general, es en la escritura de fundación donde se determina en qué 
iglesia se han de oficiar las misas, señalando expresamente en qué altar 
o capilla.

La obligación de cierto número de misas era la condición más fre-
cuente de toda capellanía, puesto que eran fundadas para obtener sufra-
gios por las almas de sus fundadores. Muchas, no obstante, solían tener 
también otras cargas espirituales, como novenarios, letanías, etc.

Por último, una serie de bienes sujetos a tal fin. Esto es, un conjunto 
de inmuebles y bienes raíces que por voluntad del fundador se destinan 
a los fines de la capellanía, segregándolos del resto del patrimonio fami-
liar cuando se trata de una fundación laica, o pasando a titularidad de la 
Iglesia si la capellanía fuese eclesiástica.

Normalmente las capellanías se fundaban con ánimo de ser per-
petuas —requisito imprescindible en el caso de que fuesen capellanías 
eclesiásticas—, pues el mismo concepto de fundación implicaba de al-
gún modo cierta perdurabilidad para satisfacer sus fines; no obstante, 



19

si se trataba de una capellanía laical cuyos bienes, como más adelante 
veremos, podían revertir al patrimonio familiar, estas podían ser tem-
porales, acotadas a un determinado número de años o a la vida de un 
individuo en concreto.

Capellanías colativas o eclesiásticas

Como ya hemos adelantado, las capellanías podían ser fundamental-
mente colativas o laicales, dos categorías excluyentes entre sí no sólo por 
aspectos formales que las hacen ser diferentes, sino por su misma na-
turaleza jurídica, ya sea por la legislación canónica o civil. Las colativas 
eran aquellas que necesariamente debían ser instituidas por el ordinario 
de la diócesis, erigiéndose como beneficio eclesiástico, con los mismos 
criterios que regían para los beneficios parroquiales y sus capellanes, y 
que el derecho canónico regula actualmente en sus cánones 556-572.1 
Sin embargo, las laicales se constituían como si de un fideicomiso vin-
cular se tratase, donde la autoridad eclesiástica sólo intervenía para su-
pervisar que se cumpliesen las cargas espirituales de misas, pero supedi-
tándose en todo lo demás a la voluntad del fundador. Estas capellanías 
también fueron conocidas como merelegas, mercenarias o cumplideras, 
como luego veremos.

En las capellanías colativas era el obispo quien tenía la competencia 
exclusiva de conferir la colación canónica al aspirante a capellán, insti-
tuyéndole como clérigo de mayores órdenes, condición que le facultaba 
para poder celebrar la eucaristía. Este estaba obligado a decir una serie 
de misas anuales en memoria del fundador, según hubiese quedado dis-
puesto en la escritura de fundación. Cada capellanía, por su condición 
de institución privada, fijaba las cargas y obligaciones que el fundador 
hubiese querido instituir en el momento de su constitución, sin que 

1	 En el Derecho Canónico, la regulación de los rectores de las iglesias y sus capellanes está 
recogida en los cánones 556-572 del Capítulo VIII, Título III, Sección II, Parte II, del 
Libro II, que lleva por título «Pueblo de Dios», que comprende los cánones 204 al 746.



20

existiese una norma establecida sobre cuál debía ser el criterio a seguir 
para determinar la prioridad de esas obligaciones. En cualquier caso, lo 
que en definitiva determinaba la condición de capellanía colativa ecle-
siástica era que los bienes sujetos a la fundación se «espiritualizaban», 
o sea, se segregaban del patrimonio familiar del fundador y pasaban a 
engrosar los de la Iglesia, sin que estos pudiesen revertir bajo ningún 
concepto al control de su antiguo propietario ni de sus herederos.

La capellanía colativa tenía necesariamente la condición de perpe-
tua. El fundador, además de fijar las cargas y obligaciones, nombraba 
un patronato para la capellanía, el cual sería responsable del buen fun-
cionamiento de la misma y de la presentación de los nuevos capellanes 
cuando el puesto quedase vacante. En este sentido, en función de su 
patronato, las capellanías colativas podían diferenciarse en familiares o 
no familiares, dependiendo de si el patrono era pariente del fundador, 
o bien se trataba de un patronato eclesial, vinculado a una iglesia o a un 
oficio eclesiástico.

Las capellanías colativas familiares, también llamadas de sangre, 
fueron las más comunes en el arciprestazgo de Amandi a lo largo de 
la Edad Moderna. El patrono era el encargado de proponer al nuevo 
capellán cada vez que la capellanía quedaba vacante, y si en el acta fun-
dacional el fundador había preestablecido un orden para la sucesión, 
estas se denominaban capellanías colativas familiares de patronato pa-
sivo; por contra, si el patrono tenía libertad para elegir al sucesor entre 
varios candidatos, siempre familiares del fundador, se denominaban de 
patronato activo.

En las capellanías familiares de patronato pasivo, pues, era requisito 
imprescindible que la colación hubiese de hacerse entre los miembros 
de una determinada familia y en la manera establecida en las cláusulas 
de la escritura de fundación, respetando, por consiguiente, el orden pre-
fijado por el fundador para los sucesivos llamamientos. En ocasiones, 
podía darse el caso de que hubiese una alternancia acordada entre dos 
líneas familiares para cubrir una vacante en la capellanía, de modo que 



21

cada vez le correspondería a una u otra rama de la familia proponer al 
candidato.

En cuanto a las denominadas de patronato activo, es importante 
reseñar que para que fuesen tenidas por tales era imprescindible que 
el llamado a ejercer dicho patronato activo fuese familiar directo del 
fundador; de no serlo, dicha capellanía no podía ser considerada fami-
liar, aunque el derecho de presentación recayese siempre en una familia 
concreta. Esta condición fue de vital importancia a la hora de aplicar las 
leyes desamortizadoras, pues estas solo consideraron favorablemente a 
aquellas capellanías que reunían su condición de «familiar», ya fuesen 
de patronato pasivo o activo.

Una última clasificación que atañe a estas llamadas capellanías fami-
liares o de sangre vendría dada por cómo quedaba su patrimonio una 
vez que estas se extinguían, por la circunstancia que fuese. En el caso de 
que los bienes de la capellanía no fuesen reclamados por nadie tras la 
disolución se denominaban subsistentes, pero cuando su extinción esta-
ba justificada y debidamente formalizada se denominaban extinguidas, 
y en ese caso los bienes revertían a los herederos del fundador.

En cuanto a las capellanías colativas no familiares, como los bene-
ficios eclesiásticos, su patronato podía tener prerrogativas para elegir 
libremente al candidato opositor al cargo de capellán (en general era el 
propio obispo quien proponía y confería la colación), las cuales se deno-
minaban de libre elección, o bien su elección estaba siempre condiciona-
da a una iglesia o a un oficio eclesiástico, en cuyo caso de denominaban 
de patronato eclesiástico particular. 

Capellanías laicales o merelegas

Las capellanías laicales, también llamadas merelegas, mercenarias o 
profanas, eran las que instituían los legos sin intervención de la auto-
ridad eclesiástica, y no servían de título para acceder al sacerdocio, de 
manera que en realidad venían a ser vinculaciones de mayorazgos que 



22

1-	CAPELLANÍAS COLATIVAS O ECLESIÁSTICAS:

	 -	Instituidas por el obispo y erigidas como beneficio eclesiástico
	 -	Obligación de celebrar misas por el alma del fundador
	 -	Cargas y obligaciones propias según disposición del fundador
	 -	Como todo beneficio, son perpetuas
	 -	Los bienes sujetos a la capellanía quedan «espiritualizados»
	 -	Se proveen mediante colación canónica conferida por el obispo

	 1.1 familiares o de sangre

		  1.1.1 Patronato activo
			   - Ejerce el patronato un familiar del fundador 

			   1.1.1.1 Extinguidas
				      - Cuando el patronato deja de existir
				      - Los bienes son adjudicados a la familia del fundador

			   1.1.1.2 Subsistentes
				      - Son aquellas que tras el decreto de disolución sus bienes
				        no son reclamados por nadie

				    1.1.1.1 Congruas

				    1.1.1.2 Incongruas

		  1.1.2 Patronato pasivo
			   - Colación al individuo de una familia según el orden establecido 

	 1.2 no familiares

		  1.2.1 Patronato eclesiástico particular
			   - Su patronato va siempre unido a una iglesia u oficio eclesiástico

		  1.2.2 Patronato de libre colación
			   - Son conferidas libremente por el obispo

Cuadro 1. Clasificación de las capellanías colativas, en función de las cláusulas establecidas en 
la escritura fundacional.



23

2- CAPELLANÍAS LAICALES O MERELEGAS:

	 - No interviene la autoridad eclesiástica
	 - No hay decreto de erección del obispo, sino simple aceptación
	 - Los bienes raíces segregados permanecen en poder de los legos
	 - En ocasiones se confunden las capellanías laicales con otros tipos de 
	    fundaciones pías y es importante conocer sus diferencias

	 2.1 diferencias de las capellanías laicales con:

		  2.1.1 Aniversarios de misas
			   - Las misas se pagan con la herencia, la cual queda hipotecada
			   - Los bienes de la capellanía no pueden enajenarse, en cambio
			      los de un aniversario de misas sí
			   - Los herederos del fundador de una capellanía laica segregarán
			      los bienes sujetos a la capellanía antes de hacer el reparto, 		
	   		     en el caso de los de los aniversarios de misas no es necesario 

		  2.1.2 Legados píos
			   - Puede tratarse de cualquier donación dejada por un difunto 
			      para ser ejecutada por su heredero
			   - Técnicamente es toda porción de bienes o rentas asignados por el
			      testador para una obra de piedad o beneficencia
			   - Hay muchas clases de legados píos en función de su objetivo
			   - De los tres posibles tipos de capellanía —las fundadas por última 
			      voluntad, las fundadas en vida del fundador pero que entrarán 
			      en vigor después de su muerte, y las fundadas y efectuadas en
			      vida del fundador— solo las del primer tipo son legados píos

		  2.1.3 Patronatos de legos
			   - Son aquellos en que los patronos son legos con derecho a nombrar
			      quién dice las misas que ha dejado estipuladas el fundador
			   - Se diferencian de los patronatos laicales, pues estos son los legos
			      fundadores que tienen derecho de presentación en un beneficio 
			      eclesiástico

Cuadro 2. Clasificación de las capellanías laicales, en comparación con otros tipos de legados 
píos, memorias de misas y patrinatos de legos.



24

soportaban el gravamen de celebrar cierto número de misas anuales en 
determinadas iglesias, capillas o altares designados por los fundadores. 
Se les decía mercenarias porque el sacerdote encargado de oficiar las 
misas solo tenía derecho a la «merced» o remuneración estipulada por 
decirlas; y profanas, porque los bienes que quedaban vinculados a ellas 
seguían siendo tenidos por «temporales», pudiendo revertir al patrimo-
nio familiar una vez que la capellanía se clausuraba. 

En estas capellanías laicales, por tanto, no había decreto de erección 
del ordinario, sino simple aceptación por su parte, permaneciendo los 
bienes raíces vinculados a la capellanía en poder de los legos en todo 
momento, con las cargas y gravámenes que el fundador hubiese esta-
blecido.

A veces se suele confundir la capellanía laical con otras clases de 
legados píos, como pueden ser las fundaciones de memorias de misas, 
aniversarios y patronatos de legos. Sin embargo, si las comparamos con 
ellos, entenderemos mejor su esencia. 

Las capellanías laicales podrían tener muchos puntos en común con 
las fundaciones pías en general, pues muchas de ellas podrían ser con-
sideradas con todo rigor como capellanías, pues lo que las define bási-
camente, en un sentido amplio, es que en el acto de su constitución se 
segrega un conjunto de bienes del patrimonio del fundador, destinados 
a perpetuidad a un fin religioso, ya sea la celebración de misas u otro 
tipo de servicios en favor del prójimo. Si los bienes que se segregan pa-
san a tener condición de «espiritualizados» entonces la fundación pía se 
erige en eclesiástica y pasaría a ser una capellanía colativa. Pero si, por 
el contrario, la masa de bienes permaneciese en poder del fundador, y 
el objeto de la fundación fuese un servicio público al prójimo, enton-
ces estaríamos hablando de que estas fundaciones pías se constituyen 
como hospitales, hospicios, escuelas, etc. Ahora bien, si en lugar del bien 
público su fin fuese celebrar un número determinado de misas en me-
moria de su fundador, entonces es cuando estaríamos hablando de una 
capellanía laical.



25

Asimismo, cuando hablamos de memorias de misas nos estamos 
refiriendo a las actos litúrgicos, sufragios, letanías y demás eventos reli-
giosos que se organizan en beneficio del alma de algún difunto, pero no 
necesariamente vinculados a ninguna masa de bienes, sino que son su-
fragadas con aportaciones económicas de procedencia privada. Cuando 
estas misas son celebradas todos los años en un día concreto, en memo-
ria de una persona determinada, hablamos de aniversarios; pero si solo 
tenemos la celebración de un cierto número de misas anuales, entonces 
es cuando nos referimos a las memorias de misas.

Unos y otras se diferencian básicamente de las capellanías laicales 
en el modo en que se garantizan las misas. Así como en las capellanías 
laicales quedan garantizadas por los bienes segregados del patrimonio 
del fundador, en los aniversarios y memorias de misas, sin embargo, la 
dote se paga con los bienes que el fundador dejó en herencia, quedando 
esta hipotecada a tal fin. Así, pues, la capellanía se extingue cuando des-
aparecen los bienes que generan la renta con la que se pagan las misas, 
a pesar de que los herederos del fundador sigan disponiendo de otros 
bienes; sin embargo, en el caso de los aniversarios y memorias de mi-
sas, estos no se extinguen mientras queden bienes pertenecientes a la 
herencia del fundador. Una consecuencia de ello es que los herederos 
del fundador de una capellanía laical, antes de proceder a la partición 
hereditaria, estarían obligados a separar de la herencia aquellos bienes 
que estuviesen sujetos a la capellanía, mientras que en el caso de las 
memorias de misas y aniversarios esta prevención no sería necesaria.

En cuanto a los legados píos, como su propio nombre indica, consis-
ten en cualquier donación dejada por un difunto para ser satisfecha por 
su albacea testamentario o por sus herederos, siempre y cuando vaya 
dirigida a una obra piadosa o de beneficencia; el fin, por tanto, es el 
que determina el objeto del legado pío. En este sentido, el legado pío 
se debe entender como una acción en la que se dona algo para un fin 
concreto, por lo que a la postre estos podrán ser de muchas clases, ya 
se trate de una capellanía, una fundación pía, un beneficio eclesiástico 



26

o una memoria de misas. De ahí que el legado pío sea un concepto mu-
cho más amplio que el de la capellanía laica, pues comprende a estas y 
a otros muchos tipos de fundaciones, siempre que provengan de una 
disposición testamentaria expresamente dirigida a un fin piadoso. Así 
fue contemplado desde antiguo y recogido en el derecho canónico, ha-
ciendo los canonistas especial hincapié en que para el caso concreto de 
las capellanías laicales solo se podían considerar legados píos aquellas 
que hubieran sido fundadas como últimas voluntades por disposición 
testamentaria de su fundador, y no las que se formalizasen en vida del 
mismo, aunque no entrasen a funcionar hasta después de su muerte.

Para concluir esta clasificación, queda solo comentar que los patro-
natos legos de las capellanías laicales, como ya hemos apuntado, eran 
aquellos en que sus patronos tenían facultad para nombrar a los cape-
llanes que debían decir las misas, sin necesidad de colación por parte 
del ordinario. Pero existía también otro tipo de patronato formado por 
legos, llamado patronato laical, que era, por ejemplo, cuando quedaba 
instituida una capellanía colativa, pero se concedía el derecho de pre-
sentación a las personas legas que la fundaron.

Consideraciones finales en cuanto a la tipología de las capellanías

Seguramente pueda resultar algo confuso el criterio que determina 
cuándo una capellanía es considerada colativa y en qué supuestos es 
laical. Pero es de vital importancia saber distinguirlas, pues en muchos 
casos no se ha conservado la escritura fundacional y debemos poder 
distinguirlas con claridad en base a su funcionamiento. 

Según las pautas dadas hasta ahora, el principal requisito para esta-
blecer si una capellanía era colativa o no es la voluntad manifestada por 
el fundador, y esta, lógicamente, vendría reflejada en las cláusulas del 
acta fundacional. A través de ellas podremos saber si la sometió o no a la 
aprobación de la autoridad eclesiástica y, por consiguiente, si tuvo o no 
lugar su erección y canónica institución, con la consecuente espirituali-



27

zación de los bienes, además de la sucesión en los nombramientos de los 
capellanes en la forma que determina el derecho canónico. Analizados 
estos particulares, si se determinase que la capellanía había pasado por 
la erección del ordinario diocesano, y que además hubo colación canó-
nica continuada de sus distintos capellanes, en tal caso podría afirmarse 
que es colativa, y en el contrario habría que calificarla como laical.

Pero pudiera ocurrir, y de hecho ya hemos apuntado que es frecuen-
te que ocurra, que no dispongamos copia del documento original de la 
fundación, por pérdida o por cualquier otro motivo; en esas circuns-
tancias, según sugieren los especialistas en derecho canónico, la serie 
continuada de colaciones canónicas hechas a sucesivos capellanes por 
un espacio de tiempo no inferior a cuarenta años sería criterio suficiente 
para considerarla colativa, aunque en un principio el fundador hubiese 
reservado a determinada persona, en su condición de patrono, la facul-
tad de designar quién tenía que ser llamado para ejercer de capellán, ya 
que, como venimos repitiendo, la canónica institución y la colación son 
las condiciones determinantes y diferenciales de una capellanía colativa. 





29

capítulo ii

fundación de capellanías en su perspectiva histórica

No es posible fijar de manera precisa el origen de las capellanías colati-
vas de sangre en España, tal y como más tarde, a lo largo de la Edad Mo-
derna, acabarían adquiriendo su condición de beneficios eclesiásticos 
u otro tipo de fundaciones pías. Su rastro, en cualquier caso, está muy 
ligado al concepto de vínculo de bienes y mayorazgos, por lo que habría 
que situar sus primeras referencias a finales de la Baja Edad Media. Sin 
embargo, si de lo que se trata es de rastrear la fundación de pequeñas 
iglesias y capillas, su tradición en Galicia se remonta a mucho antes, a 
los primera época de las guerras de recuperación del territorio usurpa-
do por los musulmanes, cuando las tierras yermas iban siendo ocupadas 
por nuevos colonos y estos se concentraban en torno a ellas. Prudencio 
de Sandoval, en su Crónica del rey Alfonso VII, nos describe cómo pudo 
desarrollarse aquel proceso.

«Fue muy usado en estos reinos que los reyes y señores fundaban y 
poblaban términos y pagos desiertos que eran solares propios suyos. 
Ponían en ellos, para que los labrasen y cultivasen, tantos labradores 
según era el término, que llamaban collazos2, del término colono, que 
nace del verbo latino colere, que quiere decir labrar o cultivar la tie-
rra. Edificábanles su iglesia y dábanles un clérigo, dos o más según era 
la población; y al término o heredad donde fundaban la tal iglesia o 

2	 Collazo: este término en rigor significaba «hermano de leche», pero también se utilizaba 
como criado o sirviente.



30

capilla la llamaban del nombre del santo a quien se dedicaba, como 
la heredad de Santo Tomé, o la hereditatem Sancta Agatha, etc., como 
nombra muchas el rey don García en la carta de dotación de Nájera. Y 
señalaban a estos clérigos capellanes (que de estas iglesias, que llama-
ban capillas, les vino el tal nombre) una parte de los frutos que en este 
término se cogía, por que administrasen los sacramentos a estos colla-
zos; y a esta parte llaman la cura o beneficio curado.»3

Un ejemplo claro de ello lo encontramos en la parroquia de Santa 
María de Amandi, donde existen tres lugares con nombres de santos 
—San Pedro, Santo Tirso y Santa Locaia—, y donde asimismo hubo er-
mitas en su tiempo.

En muchas ocasiones, estas primeras fundaciones de iglesias y ca-
pillas se comportaron en realidad como legados píos dispuestos por la 
realeza o los señores territoriales, tal y como más tarde se irían confor-
mando las capellanías laicales. Sin embargo, las capellanías colativas no 
se instituirían como tales hasta bien entrado el siglo XII, cuando ya es-
taban plenamente consolidados los beneficios curados de los que habla-
ba Prudencio de Sandoval. Solo a partir de entonces, posiblemente, los 
ricohombres y la nobleza local, siguiendo la misma pauta del beneficio 
curado, quisiesen retomar esa praxis fundando sus propias capellanías 
y ermitas, con el objetivo de satisfacer inquietudes de índole religioso, 
perpetuando la memoria del fundador mediante la celebración de misas 
y sufragios en beneficio de su alma. Con ello, además, se facilitaba el 
acceso al estado clerical de algún miembro de la familia que tuviese esa 
inclinación. Es evidente, pues, que en muchos casos el origen de estas 
capellanías estuvo estrechamente ligado a las donaciones de particulares 
destinadas a la fundación de legados píos.

Durante los siglos XI y XII, en términos generales, se había generado 
en España una mentalidad colectiva que fomentaría las donaciones y 

3	 Prudencio de Sandoval: Chronica del ínclito Emperador de España, don Alfonso VII, de 
este nombre rey de Castilla y León, hijo de don Ramón de Borgoña y de doña Hurraca, 
reina propietaria de Castilla. Madrid, 1600, p. 182.



31

legados en beneficio de iglesias y monasterios. Así se puede constatar 
en los archivos históricos, ya sean diocesanos o civiles, donde abundan 
multiples ejemplos de ello. Reyes, nobleza o el pueblo llano otorgaban, 
mediante escritura pública, bienes y rentas para el cumplimiento de al-
guna promesa o como muestra de una devoción piadosa con la que se 
pretendía aliviar el tránsito del purgatorio y se buscaba la salvación del 
alma. Esta es una realidad que se venía gestando desde los tiempos de 
los primeros concilios toledanos, bajo el reinado visigodo. Ya en el Liber 
iudiciorum, recogido más tarde en el Fuero Juzgo, se incentivaban las 
cesiones y donaciones de los bienes patrimoniales a la Iglesia.

«Si nos somos tenidos de galardonar a los que nos sirven, ¿cuánto más 
debemos dar las cosas terrenales por rendimiento de nuestras almas 
y guardar las que son dadas? Y por ende, establecemos que todas las 
cosas que fueren dadas a las iglesias, o por los príncipes, o por los otros 
fieles de Dios, que sean siempre firmadas en su juro de la iglesia.»4 

Es en esta época, pues, donde hay que situar el origen del vasto pa-
trimonio que iría acumulando la Iglesia en España, favorecida por una 
mentalidad popular marcadamente religiosa que propiciaba esta necesi-
dad. Los fieles cedían bienes raíces mediante disposiciones testamenta-
rias, a cambio de garantizarse unas determinadas misas en beneficio de 
sus almas. Asimismo, los bienes que se iban incorporando al patrimonio 
eclesiástico debían permanecer bajo el paraguas de la Iglesia por tiempo 
indefinido, sin posibilidad de ser enajenados ni permutados. Esta pre-
misa, que en el futuro tendría graves consecuencias, se puso en práctica 
en tiempos del rey Wamba, según se recoge en el Fuero Juzgo. 

«Nos creemos que muy buen consejo será de nuestro reino si Nos man-
damos por nuestra ley que las cosas de la Santa Iglesia sean guardadas. 
Y por ende establecemos en esta ley, que de manera que el obispo fuere 

4	 Fuero Juzgo: Libro V, De las avenencias y de las compras; Título I, De las cosas de la Santa 
Iglesia; Ley I, De las cosas que son dadas a la Iglesia. Edición de la Real Academia Española, 
Madrid, 1815, p. 79.



32

ordenado, que haga escrito de las cosas de la iglesia, estando presente 
varios hombres buenos; y aquellos ante quienes fuere hecho, rubriquen 
este escrito con sus manos; y después de la muerte de aquel obispo, 
el otro obispo que fuere en su lugar, según aquel escrito, demande las 
cosas de la iglesia. Y si alguna cosa se hallare menguada, los herederos 
del primer obispo, o aquellos a quien perteneciere su herencia, lo deben 
entregar de la herencia del obispo muerto; y si alguna cosa vendió, el 
otro obispo que vino después de él entregue el precio al comprador, y 
reciba la cosa con todo su fruto y con todas sus pertenencias, sin toda 
caloña5. Y otrosí, mandamos esto guardar de los otros sacerdotes y de 
los diáconos, y de los otros clérigos.»6

Estas directrices sobre la obligación de todo cristiano de dejar bienes 
“para rendimiento de nuestras almas”, recogidas en el Fuero Juzgo, son 
muestra suficiente de la importancia que adquirirían con el tiempo tales 
donaciones en España, y que a partir del siglo XIII serían cada vez más 
evidentes.

Hacia 1260, en efecto, el rey Alfonso X de Castilla promulgaría su 
Fuero Real y en él reunía buena parte de las disposiciones que figuraban 
en el Fuero Juzgo en relación con los bienes que debían permanecer en 
poder de la Iglesia. Las dos leyes que hemos reproducido más arriba tam-
bién se incluyen en el Fuero Real con ligeras variaciones en su redacción, 
pero respetando en esencia su misma filosofía. En cualquier caso, es en el 
Fuero Real donde quedaría definitivamente definido el criterio a seguir en 
este asunto, y que prevalecería hasta el fin de la Edad Media.

«No pueda obispo ni abad, ni otro prelado cualquiera, vender ni 
enajenar ninguna cosa de las que ganare o acrecentare por razón de su 
iglesia; mas si alguna cosa ganare o heredare por razón de sí mismo, 
haga de ello lo que quisiere.»7

5	 Caloña: Calumnia
6	 Ibidem. Ley II, De la guarda de las cosas y de los haberes de la Iglesia. p. 79.
7	 Fuero Real: Libro I, Título V, De la guarda de las cosas de la Santa Iglesia, Ley III. Edición 

de la Real Academia de la Historia, Madrid 1836, p. 11.



33

La Iglesia adquiría la facultad de «espiritualizar» los bienes que reci-
bía vía donación. A comienzos de la Baja Edad Media esta medida sería 
vista como una muestra de devoción y del carácter piadoso que mani-
festaban tanto la nobleza como el pueblo llano. Sin embargo, con el paso 
del tiempo, a finales del siglo XVIII, acabaría por convirtirse en uno de 
los mayores lastres para el desarrollo económico del país.

En ese período final de la Edad Media, el número de capellanías 
se fue incrementando considerablemente en España. Muchas de ellas 
tenían características similares a los beneficios curados, pero se diferen-
ciaban de estos por ser fundaciones privadas, con cargas y obligaciones 
estipuladas por el fundador, y en ningún caso se deben confundir con 
los beneficios instituidos por la Iglesia para fines de utilidad pública y 
comunal. Además, los bienes de estas fundaciones privadas, a diferencia 
de los beneficios eclesiásticos, en ciertos casos quedaban en poder del 
fundador o de sus herederos, con el único compromiso de destinar el 
producto de sus rentas al sustento de la capellanía. 

Al igual que siglos atrás, en la Baja Edad Media tendrían especial 
relevancia las últimas voluntades del testador. El cumplimiento de los 
legados píos dejados en favor de su alma, ya fuese en forma de ani-
versarios, memorias de misas o capellanías, quedaron regulados tanto 
en el Fuero Real como en las Partidas, advirtiendo que cuando algún 
individuo «hace donación a su finamiento por aniversarios o por misas 
cantadas […] tenidos son de cumplirlo […] los que lo suyo heredasen, 
o aquellos en cuyas manos dejasen sus testamentos para cumplirlos», y 
de no hacerlo así podrían ser apartados de la Iglesia por excomunión 
mayor. De este modo se evitaba la tentación que pudiese tener algún he-
redero de apropiarse los bienes que el fundador había dejado reservados 
para su fundación.

«Sacar pueden los herederos de las mandas su cuarta parte legítima, 
aquella que en latín se llama falcidia, así como de suso mostramos. Em-
pero hay mandas de tal naturaleza de las que no podrían sacar, y son es-



34

tas: así como de las cosas que deja el hacedor del testamento a la Iglesia, 
o a otro lugar religioso, o a hospital, o a pobres, o para rescatar cautivos, 
o en alguna otra manera que fuese obra de piedad. Así, de tales mandas 
como estas, ni de las otras semejantes a ellas, no debe el heredero rete-
ner ninguna cosa para sí por razón de falcidia, antes deben ser dadas 
cumplidamente, así como el testador las mandó.»8

Habría que esperar a las Ordenanzas de Alcalá, del año 1348, para 
encontrar por primera vez el concepto de capellanía tal y como lo enten-
demos actualmente, y que sería norma a partir de entonces.

«Establecemos y mandamos que todos los tesoros, reliquias y cruces 
y vestimentas y cálices de plata e incensarios, y otros tesoros que sean 
dados a los monasterios por limosna, o por honra de los reyes y reinas, 
y de los infantes, y por todos los ricohombres que tomaron sepulturas 
y enterramientos en los monasterios y dieron tesoros a las capellanías 
por que se honrasen los sus cuerpos donde se enterraron, que esto que 
sea guardado, y también las imágenes que fueron hechas con plata o 
sobredoradas, o con piedras preciosas, que ninguno no sea osado de ser 
contra aquel ornamento, ni tirar ninguna cosa de ello; y el que lo hiciere 
que lo maleen por ello; y todo lo que así fuere vendido o empeñado 
tórnese a la iglesia de donde lo sacaron, sin precio ninguno; y si aquel a 
quien fuere vendido o empeñado lo negare, que lo peche con el doble a 
la iglesia de donde era, y las setenas9 al rey.»10

En esta ley quedaba ya suficientemente explícita la finalidad que 
perseguían las capellanías: la conservación de la memoria del fundador 
en el lugar donde había sido enterrado, preservando los bienes que ha-
bían sido donados para el sufragio de sus almas.

8	 Sexta Partida: Título XI, Cómo se puede menguar la manda y hasta qué cuantía, a que 
dicen en latín falcidia, Ley IV, Cuáles mandas deben ser menguadas por razón de falcidia. 
Salamanca, 1555, p. 81.

9	 Setena: Pena que obligaba a pagar el séptuple de una cantidad determinada.
10	Ordenamiento de Alcalá: Ordenamiento de Leyes que D. Alfonso XI hizo en las Cortes de 

Alcalá de Henares el año de 1348. Título XXXII, Ley LIII, Que habla de los tesoros que fueron 
dados a los monasterios por limosna. Viuda de Antonio Calleja, Madrid, 1847, p. 119.



35

No tardaría en recurrirse a la figura del vínculo y mayorazgo para 
asegurar los bienes que quedaban sujetos a la fundación de una capella-
nía. Más aún en aquellos casos en que las fundaciones respondían a la 
condición de merelegas o laicales, con prohibición de enajenar sus bienes 
mientras la capellanía estuviese activa. E incluso las memorias de misas y 
otras muchas obras pías que vulgarmente solían entrar bajo la denomina-
ción común de capellanías laicales, eran por lo general vinculaciones per-
petuas a modo de mayorazgos civiles, pero con obligaciones eclesiásticas.

En España a los vínculos los hemos denominado mayorazgos, siendo 
su principal característica la «sujeción de los bienes, con prohibición de 
enajenarlos, a que sucedan en ellos los parientes por el orden que señala 
el fundador, o al sustento de institutos benéficos u obras pías.»11 

En España comenzaron a constituirse mayorazgos a partir del siglo 
XIII. Fue Alfonso X el primero en decretar la indivisibilidad de su reino, 
estableciendo el criterio que debía seguirse en la sucesión a la Corona. 
La alta nobleza y los señores territoriales, guiados por esa misma pauta, 
quisieron perpetuar también la sucesión en sus estados con la vincula-
ción de sus propiedades y la creación de mayorazgos. Con el transcurso 
del tiempo, lo mismo terminarían por hacer los ricohombres y familias 
particulares, y aunque el término de mayorazgo no fuese el utilizado 
en aquella época, a finales del siglo XV ya estaba plenamente afianzada 
la institución como tal. Sería en el testamento de Enrique II de Castilla 
donde apareciese por vez primera la palabra mayorazgo, recogida más 
tarde por los Reyes Católicos en una provisión fechada el 16 de febrero 
de 1486, en la que se mandaba que «las donaciones hechas por el rey D. 
Enrique II, y confirmadas por cláusula de su testamento, se tengan por 
mayorazgo.»12

A finales de la Edad Media, la fórmula jurídica del mayorazgo se 
extendería con rapidez. Su impulso vendría dado por la paulatina con-

11	Definición tomada del Diccionario de la Real Academia de la Lengua.
12	Novísima Recopilación: Tomo V, Libro X, Título XVII De los mayorazgos, Ley X, refrenda-

da por Felipe II en el año 1566. Madrid, 1805, p. 113.



36

solidación de la baja nobleza y de la hidalguía rural, las cuales estaban 
empezando a ocupar un espacio social hasta ahora reservado a la aristo-
cracia y los grandes señores territoriales; una hidalguía que pujaba por 
alcanzar títulos nobiliarios y engrandecer los apellidos de su linaje, y 
para ello se valdría, entre otras medidas, de la fundación de capellanías y 
patronatos legos que aportasen prestigio social. Así pues, la vinculación 
de los bienes familiares en mayorazgos sería práctica habitual desde co-
mienzos de la Edad Moderna, hasta el punto de que se haría imprescin-
dible su regulación. Esta se llevaría a cabo en las Cortes reunidas en la 
ciudad de Toro, en el año 1505. Las leyes comprendidas entre la número 
40 y la 46 estaban dedicadas a los mayorazgos, y en ellas se especificaba 
la forma de proceder a la hora de fundarlos y el criterio para suceder 
en ellos, determinando las limitaciones y privilegios con que contaban. 
A partir de entonces, todos los mayorazgos debían tener previamente 
la licencia del rey, e incluso, como determinaba la ley número 42, «el 
mayorazgo que de antes estuviere hecho» requeriría asimismo de una 
aprobación expresa por parte del monarca para su validación. De este 
modo se confería carácter legal a una costumbre que se venía practican-
do por mera conveniencia.

En el transcurso de la Edad Moderna, el incremento de mayorazgos 
destinados a la fundación de capellanías fue notable. Esta tendencia aca-
baría por generar una situación que en muchos casos iría en contra de la 
propia institución eclesiástica. La capellanía se había convertido en un 
arma de doble filo. Por un lado, era la manifestación directa de una in-
quietud religiosa y trascendente ante el hecho de la muerte, por otro, la 
manifestación evidente de que se trataba de un recurso económico muy 
eficaz. La Iglesia fue muy consciente de ello y alentaría a sus feligreses 
para que siguiesen fomentando la fundación de capellanías colativas, en 
las que sus bienes pasaban a la condición de espiritualizados. 

La costumbre de fundar capellanías alcanzaría tal punto que el asun-
to tuvo que ser discutido en las Cortes de Madrid de 1593, donde al-
gunos consejeros se quejaron a Felipe II de que determinados obispos, 



37

para hacer la colación a los nuevos capellanes, les obligaban previamen-
te a la fundación de capellanías eclesiásticas, espiritualizando los bienes 
del patrimonio familiar, y a la muerte del clérigo en cuestión esos bienes 
quedaban en poder de la Iglesia. Felipe II tomó cartas en el asunto y en-
vió una misiva a todas las diócesis del reino, que más tarde sería incluida 
en el primer tomo de la Novísima Recopilación de las Leyes.13

El hecho de que los bienes raíces de las capellanías colativas no tri-
butasen a la Corona fue el detonante para que el poder civil comenzase 
a ver con preocupación la proliferación excesiva de estas fundaciones. 
Se estima que en toda España, a mediados del siglo XVII, la cifra total 
de capellanías que se repartían por catedrales, iglesias parroquiales y 
oratorios particulares rondaba la cifra de 200.000.

Por lo que respecta a las capellanías laicales, fundadas según las nor-
mas propias de los mayorazgos, su número también fue en aumento 
gradualmente, sobre todo en el siglo XVIII, por motivos que, en ocasio-
nes, ya poco tenían que ver con necesidades espirituales o religiosas. 
La capellanía en muchos casos había derivado principalmente en una 
inversión económica para el sustento de algún familiar directo del fun-
dador. Poseer una capellanía era una cuestión de prestigio familiar y, de 
paso, una salida social cómoda para alguno de sus miembros. Entre la 
nobleza se consideraba una bajeza el trabajar, y la ociosidad fue sinó-
nimo de alcurnia y abolengo. Los juros y los censos se habían conver-
tido en un medio de subsistir sin necesidad de trabajar, y la hidalguía 
cada vez con mayor frecuencia instituía mayorazgos para preservar ese 
peculiar sistema de vida. Era evidente que las disposiciones sobre los 
mayorazgos recogidas en las leyes de Toro no estaban funcionando y su 
espíritu se estaba malinterpretando, con el consiguiente perjuicio para 
la Hacienda pública y la buena marcha del país.

13	Novísima Recopilación de las leyes de España: Tomo I, Libro I, De la Santa Iglesia, sus 
derechos, bienes y rentas, Título XII, De la fundación de capellanías perpetuas, Ley I, de 
las Cortes de Madrid de 1593, Los prelados no compelan a fundar capellanías de sus patri-
monios a los que traten de ordenarse a título de estos. Madrid, 1805, p. 97.



38

Sería Carlos III quien atajase esta situación, y en abril de 1789 tomó 
la decisión de prohibir definitivamente la fundación de nuevos mayo-
razgos, sobre todo si estos no alcanzaban una renta anual de 30 ducados. 
En el preámbulo de su ley, explicaría con claridad cuáles fueron las cau-
sas que tuvo en cuenta para tomar su decisión.

«Teniendo presente los males que dimanan de la facilidad que ha habido 
en vincular toda clase de bienes perpetuamente, abusando de la permi-
sión de las leyes y fomentando la ociosidad y soberbia de los poseedores 
de pequeños vínculos o patronatos, y de sus hijos y parientes, y privando 
de muchos brazos al ejército, marina, agricultura, comercio, artes y ofi-
cios, he resuelto que desde ahora en adelante no se puedan fundar mayo-
razgos, aunque sea por vía de agregación, o de mejora de tercio y quinto, 
o por los que no tengan herederos forzosos, ni prohibir perpetuamente la 
enajenación de bienes raíces o estables por medios directos o indirectos, 
sin preceder licencia mía o de los Reyes mis sucesores.»14 

A partir del momento en que ya no fue posible fundar nuevos mayo-
razgos, todo aquel que tenía cierto capital acumulado optaba por vincular 
parte de su patrimonio familiar para fundar una capellanía laical, salvando 
de ese modo dicha prohibición, de manera que mediante este recurso legal 
se podía seguir garantizando el futuro económico de algún hijo o de un pa-
riente cercano. Hay suficientes testimonios en que el patrono de una cape-
llanía familiar llegaba a conferir en ella a un adolescente recién tonsurado, 
sin apenas tener la edad legal mínima. En muchas ocasiones, no sólo no se 
requería la colación del obispo, sino que, de manera deliberada, se excluía 
cualquier intervención de la autoridad eclesiástica en la capellanía.

No todas las capellanías que se fundaron en el siglo XVIII padecían es-
tos defectos; las que se erigían por iniciativa de la autoridad eclesiástica o 
de un monasterio generalmente obligaban a una serie de preceptos, como 

14	Novísima Recopilación de las leyes de España: Tomo V, Libro X, De los contratos y obli-
gaciones, Título XVII, De los mayorazgos, Ley XII, Decreto de Carlos de 28 de abril de 
1789, Prohibición de fundar mayorazgos y perpetuar la enajenación de bienes raíces sin 
Real licencia. Madrid, 1805, p. 114.



39

era obtener las órdenes mayores, mantener físicamente la residencia en 
el lugar y cumplir personalmente con las cargas de misas, aun cuando la 
presentación de nuevos capellanes quedase reservada al patrono segar; en 
definitiva, procuraban asemejarlas en lo posible a los beneficios eclesiásti-
cos según el sentido que perseguía la legislación canónica.

Pero aun así, estas capellanías colativas, por su excesivo número, llega-
rían a ser un tanto onerosas cuando sus rentas medias eran escasas, o bien 
cuando fueron acaparadas por capellanes que ya tenían otros beneficios, 
desacreditando en gran medida el espíritu que debía presidir la institu-
ción. La consecuencia inmediata de este exceso de capellanías fue que, 
lógicamente, el número de clérigos también se incrementó. No obstante, 
no por eso quedaba garantizado el cumplimiento de las últimas volunta-
des de sus fundadores, pues muchos de esos clérigos no siempre cumplían 
con la carga de misas que tenían asignadas y tan solo se preocupaban por 
percibir la congrua, sino que lo grave era que muchos de ellos no aspira-
ban siquiera al sacerdocio. Les bastaba con ser simples tonsurados de pri-
ma que les facilitara el acceso a la capellanía y disfrutar de sus beneficios, 
por lo que a veces resultaba complicado encontrar sacerdotes que se hicie-
sen cargo de las misas que había que decir; así se deduce de una petición 
que presentó el procurador de la iglesia de Sigüenza en el concilio que se 
celebró en la ciudad de Toledo en el año 1582.

«Suplico a V.S. ilustrísima mande proveer se ordenen clérigos presbíte-
ros para que haya copia de ministros y se cumplan las voluntades de los 
testadores, a cuya falta hay algunos curatos vacos, y muchas capellanías 
y muchas misas que decir, y no hay quien las diga, y así no se cumplen 
las voluntades de los testadores.»15

La política económica emprendida por los Austrias, para sufragar las 
guerras en los Países Bajos, llevarían a la Hacienda pública a un grado 
de estrés que repercutiría en todos los estratos de la sociedad. También, 

15	Y Juan Tejada y Ramiro: Colección de cánones y de todos los concilios de la Iglesia española. 
Tomo V. Madrid, 1855. p. 428.



40

lógicamente, afectaría a las capellanías y a la congrua de sus capellanes. 
Muchos clérigos se vieron obligados a emplearse en trabajos ajenos a su 
estado eclesiástico. El único remedio posible para subsanar esta situa-
ción pasaba por la reagrupación de aquellas capellanías que sus patri-
monios no fuesen suficientes para garantizar la congrua de su capellán. 
Sería Carlos II quien, en un decreto de diciembre de 1677, plantease 
la reunificación de estas capellanías incongruas. En su argumentación, 
exponía lo siguiente:

«Por cuanto la mayor causa de la relajación del estado eclesiástico secu-
lar y crecido número de eclesiásticos nace de la multitud de capellanías 
que hay en estos reinos, cuyas rentas por la calamidad de los tiempos 
se han extenuado de modo que los más que se han ordenado a título de 
ellas no pueden vivir con la decencia correspondiente a su estado, de lo 
que nace se mezclen a tratos y ejercicios menos decorosos; para atajar 
estos inconvenientes, el Consejo es de parecer, con el que me he confor-
mado, me sirva interponer con Su Santidad para que expida Breve a to-
dos los Obispos, a fin de que en sus diócesis puedan unir las capellanías, 
así de ordinaria colación como de patronato, hasta que se componga, 
de dos o más capellanías, congrua competente.»16

La ley contemplaba una serie de medidas concretas que afectaban 
también a los patronatos de legos y sus derechos, ordenando, asimismo, 
la supresión de todas aquellas capellanías en las que se hubiese enaje-
nado alguna de las fincas sobre las que se habían fundado. Su entrada 
en vigor quedaría supeditada al consentimiento expreso del Vaticano. 
En aquel momento era papa Inocencio XI, quien se mostró contrario 
a tales medidas y dejó la cuestión sin resolver. Tampoco lo harían sus 
sucesores, y habría que esperar más de cuatro décadas para que fuese el 
pontificado de Inocencio XIII el que accediese a las peticiones del rey de 

16	Novísima Recopilación: Libro I, Título XVI, Ley I, Reunión de capellanías incongruas sin 
perjuicio de sus respectivos patronos, y extinción de aquellas en que hubieran faltado fincas 
de sus fundaciones. Dada por D. Carlos II en Madrid el 9 de diciembre de 1677, p. 115.



41

España, ya por entonces Felipe V. La resolución del papa vino a través 
de la bula «Apostolici Ministerii», de 23 de mayo de 1723, en la que se 
trataba de la reforma del clero secular, del regular y de la observancia 
de los decretos del Concilio de Trento en general. Entre otras cuestio-
nes, en la bula se disponía que las capellanías y beneficios simples que 
quedasen sin dotación suficiente no pudiesen ser válidos para recibir la 
colación de órdenes mayores. Además, también se acordó la posibili-
dad, para preservar el derecho de los patronos, que los patronatos, tan-
to eclesiásticos como seglares, pudiesen hacer nombramientos a dichas 
capellanías, incluidas a aquella que no fuesen consideradas auténticos 
beneficios eclesiásticos sino simples legados píos, y que los nombrados 
pudieran llevarlos como tales legados, con la única obligación de cum-
plir las cargas de misas impuestas por los fundadores.

La supresión de capellanías, pues, pasaría a ser una medida que se 
antojaba inevitable dado su excesivo número, máxime cuando algunas 
de ellas ni siquiera alcanzaban para la subsistencia de su capellán y otras 
apenas disponían de rentas fijas que garantizasen las cargas de misas 
estipuladas. La solución era conflictiva, pero el poder civil estaba deci-
dido a atajar el problema de raíz y, a pesar de la oposición del Vatica-
no, tomaría una serie de decisiones relacionadas con este asunto. Poco 
tiempo después de la bula «Apostolici Ministerii», Felipe V dispondría 
la imposición de tributos a toda clase de bienes eclesiásticos, incluidos 
los de las fundaciones pías y capellanías.

Los primeros concilios de Toledo, durante el reinado visigodo, ha-
bían avalado la exención de tributos a la Iglesia católica. Alfonso X tam-
bién se había hecho eco de esa tradición y así lo dejaría reflejado en 
sus Partidas: «Así, no debe ser apremiada la Iglesia de ningún pecho ni 
otro embargo».17 En la misma línea se pronunciarían Juan II, los Reyes 
Católicos, Felipe II y otros monarcas. Pero llegó un momento en que, 

17	Siete Partidas: Primera Partida, Título XI, Ley I, Qué cosa es privilegio y en qué casos lo 
tiene la Iglesia. Salamanca, 1555, p. 100 v.



42

a causa de que los bienes «espiritualizados» estaban exentos de pagar 
impuestos, esta medida se estaba volviendo en contra de los intereses de 
la monarquía.

El primer rey que trató de revertir esta situación fue Felipe V. Acu-
dió a la curia pontificia para reclamar que «todos los bienes que los ecle-
siásticos han adquirido desde el principio de su reinado, o que en ade-
lante adquiriesen con cualquiera título, estén sujetos a aquellas mismas 
cargas a que lo están los bienes de los legos». La Santa Sede accedería 
solo en parte a las pretensiones del monarca, y en el Concordato que 
firmaron en 1737, en su artículo octavo, decía lo siguiente:

«[Su Santidad] condescenderá solamente en que todos aquellos bienes 
que por cualquier título adquiriesen cualquiera iglesia, lugar pío o co-
munidad eclesiástica, y por esto cayeren en mano-muerta, queden per-
petuamente sujetos desde el día en que se firmare la presente concordia, 
y [asuman] todos los impuestos y tributos regios que los legos pagan, 
a excepción de los bienes de primera fundación; y con la condición de 
que estos mismos bienes que hubieren de adquirir en lo futuro queden 
libres de aquellos impuestos que por concesiones apostólicas pagan los 
eclesiásticos, y que no puedan los tribunales seglares obligarlos a satis-
facerlos, sino que esto lo deban ejecutar los obispos.»18

La norma entraría en vigor inmediatamente, pero no tardarían en 
surgir discrepancias a la hora de interpretar qué se entendía por “bienes 
de primera fundación”, quedando la norma sin aplicación efectiva. Esta 
realidad haría que Carlos III, «por cuanto se puso en mi noticia el atraso 
en que se hallaba la observancia del artículo 8 del Concordato celebrado 
en el año de 1737 entre esta Corte y la Santa Sede, para que contribuyan 
los bienes adquiridos desde entonces por el Estado eclesiástico», emi-
tiese, con fecha 16 de junio de 1760, una nueva resolución para desblo-

18	Novísima Recopilación: Libro I, Título V, Ley XIV, Instrucción para el cumplimiento del 
inserto artículo 8 del Concordato de 737 sobre contribución de los bienes adquiridos por 
los eclesiásticos y manos-muertas. Real instrucción y cédula dada por Felipe V en 24 de 
octubre de 1745, Madrid, p. 37.



43

quear la situación. Tampoco en esta ocasión se zanjaría el contencioso 
que seguía planteado con la Santa Sede, y habría que esperar a 1793, rei-
nando ya Carlos IV, para que se clarificasen definitivamente las dudas.

«1º Los bienes de primera fundación reservados en el artículo 8 del 
Concordato de 1737 deberán entenderse los de una iglesia, comunidad 
o congregación eclesiástica, capilla, ermita y lugar pío que se erige con 
autoridad del ordinario, beneficio o capellanía colativa; pero no los de las 
memorias de misas, aniversarios, festividades, advocaciones o limosnas 
que los fieles fundaren, aunque todo su valor llegue a consumirse en la 
carga piadosa con que adquieren estos bienes las manos-muertas. 

2º Los bienes adquiridos por manos-muertas de clérigos particulares 
después del Concordato están sujetos a su concesión, igualmente que 
los adquiridos de los legos; pero por lo que hace al servicio ordinario 
y extraordinario, solo deberá cargarse a los adquiridos de legos peche-
ros y no a los habidos de nobles, clérigos o manos-muertas; debiendo 
asimismo entenderse que no están sujetos a la ley del Concordato los 
bienes que al tiempo de él eran de manos-muertas y pasaron sin inte-
rrupción a otras de igual clase, con calidad de que semejantes ventas y 
traspasos se hayan de hacer públicamente y sea preferido en ellas por el 
tanto el comprador lego, si le hubiere.»19

Dos años más tarde de este real decreto, Carlos IV, sin esperar ya 
el consenso de la Santa Sede, daría un paso más en la regulación de la 
compraventa de los bienes considerados de manos-muertas, aplicando 
un quince por ciento de su valor a beneficio de la Hacienda pública, 
como compensación «del perjuicio que padece el público en la cesación 
del comercio de los bienes que paran en este destino». 

«He resuelto que con el preciso e invariable destino de extinguir los Va-
les Reales se imponga y exija un quince por ciento de todos los bienes 

19	Ibidem. Libro I, Título V, Ley XVI, Nuevas declaraciones sobre las dos leyes anteriores, 
dictada en Madrid por Carlos IV el 10 de agosto de 1793, p. 44.



44

raíces y derechos reales que de aquí en adelante adquieran las manos-
muertas en todos los reinos de Castilla y Leon y demás de mis dominios 
en que no se halla establecida la ley de amortización, por cualquiera 
título lucrativo u oneroso, por testamento o cualquiera última volun-
tad o acto entre vivos; debiendo esta imposición considerarse como un 
corto resarcimiento de la pérdida de los reales derechos en las ventas 
o permutas que dejan de hacerse por tales adquisiciones, y como una 
pequeña recompensa del perjuicio que padece el público en la cesación 
del comercio de los bienes que paran en este destino. 
Los foros o enfiteusis, las ventas judiciales y a carta de gracia, o con pacto 
de retro, que se hagan en favor de manos-muertas, las permutas o cam-
bios, las cargas o pensiones sobre determinados bienes de legos, y los 
bienes con que se funden capellanías eclesiásticas o laicales, perpetuas o 
amovibles a voluntad, todos quedarán sujetos a esta contribución, pues 
por todos se excluyen del comercio temporal o perpetuamente los bie-
nes, o parte de ellos, o de su valor; y solo se exceptuarán por ahora de 
satisfacerla los capitales que impongan los cuerpos eclesiásticos o manos-
muertas sobre mis rentas, o que se empleen en Vales Reales; declarando, 
como declaro para quitar todo motivo de duda, que para el efecto de esta 
contribución se entiendan por manos-muertas los seminarios concilia-
res, casas de enseñanza, hospicios, y toda fundación piadosa que no 
esté inmediatamente bajo mi soberana protección, o cuyos bienes se 
gobiernen y administren por comunidad o persona eclesiástica.»20 

En esta década final del siglo XVIII, las fundaciones de capellanías 
entrarían en una fase de enormes dificultades administrativas, pues no 
solo se gravaban con impuestos y tributos los bienes que a ellas debían 
quedar sujetos sino que, además, se había prohibido a la propia Iglesia 
que esta pudiese adquirir nuevos bienes raíces. Esta prohibición había 
sido dada por Carlos III en 1763, de manera que a partir de entonces 
ya no se podrían fundar nuevas capellanías colativas ni beneficios ecle-

20	Ibidem. Libro I, Título V, Ley XVIII, Exacción de un 15 por 100 de todos los bienes que 
adquieran las manos-muertas, decreto dictado en San Ildefonso el Real por Carlos IV el 
24 de agosto de 1795, p. 45.



45

siásticos, «aunque vengan vestidas de la mayor piedad y necesidad», sin 
que precediese su expresa licencia; y en el supuesto de ser concedida, y 
sus bienes pasasen a ser bienes de primera fundación, estos quedarían 
sometidos a los mismos impuestos y tributos que correspondían a los 
legos. Estas disposiciones serían confirmadas por Carlos IV en 1796, 
quien establecería la definitiva ley que prohibía a la Iglesia la adquisi-
ción de bienes raíces o inmuebles.

Todo el empeño se concentraba en recuperar el mayor número de 
bienes raíces para el libre mercado y el beneficio del Estado. La Iglesia 
y las órdenes religiosas eran las principales poseedoras de suelo y bienes 
exentos de contribución a las arcas públicas, lo que suponía un notable 
menoscabo para la Hacienda y un agravio comparativo en relación al res-
to de propietarios seglares. Revertir esta situación fue una prioridad para 
los consejeros de Carlos IV. Para ello, tuvieron que recurrir a antiguas 
disposiciones decretadas por los reyes a lo largo de la historia. En una 
resolución de septiembre de 1796, por ejemplo, el monarca retomaba las 
medidas adoptadas por Jaime I tras la conquista de Valencia en 1238, y 
el posterior reparto de bienes y privilegios concedido a quienes le habían 
auxiliado en la batalla. Además de a caballeros y nobles, también la Iglesia 
fue entonces recompensada con suficientes bienes como para recompen-
sar «los gastos del culto divino y la manutención de sus ministros».

«Para ello —según exponía la resolución—, después del más maduro 
examen [Carlos IV] prohibió, entre otras cosas, que toda mano muerta, 
comunidades eclesiásticas y religiosas, y demás fundaciones piadosas y 
otros cuerpos permanentes de esta clase, pudiesen adquirir bienes de 
realengo, para precaver el daño que resultaba a los vasallos legos si di-
chos cuerpos quedasen en libertad para adquirir por compra o sucesión 
los bienes de realengo, sacándolos de la circulación que debían tener en 
común beneficio del Estado»21 

21	Ibidem. Libro I, Título V, Ley XX, Nueva instrucción para la observancia de la ley de 
amortización en el Reino de Valencia, resolución dada en Madrid por Carlos IV el 23 de 
septiembre de 1796, p. 48.



46

Esta premisa era el detonante que anticipaba la legislación desamor-
tizadora de Carlos IV, y que tres décadas más tarde tendría su reflejo en 
todo el Estado español a raíz de las políticas emprendidas por los go-
biernos liberales. Con estas medidas, era evidente que las posibilidades 
de fundar nuevas capellanías por parte de particulares se antojaba casi 
imposible.

Ese era el estado general de las capellanías a comienzos del siglo XIX, 
extrapolable al territorio del arciprestazgo de Amandi. De contar con un 
importante número de capillas y ermitas repartidas por sus veintidós 
parroquias a finales del siglo XVIII, se iba a pasar en poco tiempo al 
extremo opuesto, cuando la legislación estatal dio un nuevo paso hacia 
la supresión definitiva de los vínculos de bienes raíces y mayorazgos 
perpetuos, decretada por Fernando VII el 27 de septiembre de 1820. La 
medida afectaba de lleno a las capellanías merelegas o laicales, que en 
otro tiempo habían jugado un importante papel en la sociedad civil ru-
ral, como exponente de la fe sus fundadores, y de las que tanto beneficio 
económico obtendría la Iglesia en particular. 



47

capítulo iii

las capellanías del arciprestazgo de amandi
en la edad moderna

El recorrido histórico de las capellanías que hemos visto en el capítulo 
anterior se podría aplicar sin reservas en el caso del arciprestazgo de 
Amandi. En el Archivo Diocesano de Lugo se conservan múltiples lega-
jos referentes a capellanías, además de media docena de mazos que con-
tienen varios expedientes de fundaciones. A partir de esta información, 
tenemos la certeza de que a lo largo de la Edad Moderna el número de 
capellanías rondaría la cifra de ochenta, pero pudieron ser algunas más.

El arciprestazgo se componía de veintidós parroquias, pero no en 
todas ellas la presencia de capellanías o fundaciones pías tuvo la misma 
relevancia. Una de las fuentes más recurrentes para poder conocer el 
estado en que se encontraban estas fundaciones pías la encontramos 
en los libros de fábrica parroquiales. En el arciprestazgo de Amandi, 
por lo general, los libros comenzaron a implementarse a partir de prin-
cipios del siglo XVII. Solo en el caso de la parroquia de Villaescura el 
libro de fábrica se remonta a finales del XVI. Por el contrario en otros 
casos, como Pinol, Lobios, Liñarán o Amandi, sus libros primigenios 
desaparecieron y los que se conservan hoy día comienzan en fechas muy 
tardías. Aun con todo, no es difícil sacar conclusiones fiables a partir 
de la información que nos aportan estos libros. Por ejemplo, en casi to-
das las parroquias del arciprestazgo, a comienzos del siglo XVII, existían 



48

memorias de misas dotadas y misas de aniversario a cargo de los here-
deros y familiares del fundador. Esta información solía quedar recogida 
en las primeras páginas de los libros de fábrica, reflejando el nombre 
de los beneficiarios y el número de misas que había dejado dispuestas. 
También consta que a mediados del siglo XVII existían en la mayoría 
de las iglesias parroquiales cofradías con diferentes advocaciones, co-
fradías que en el primer tercio de la siguiente centuria acabarían por 
generalizarse. En ello sin duda influyó el impulso dado por Cayetano 
Gil Taboada, obispo de Lugo entre 1735 y 1745. Durante la década que 
estuvo al frente de la diócesis lucense, en la que residió de continuo y 
cuyas parroquias visitó con relativa frecuencia —granjeándose el elogio 
de sus contemporáneos, pues, como dejó escrito el padre Facundo Lo-
zano, “reconoció algunas donde la memoria de los hombres no acuerda 
prelados”— el obispo Gil Taboada crearía la plaza de procurador de po-
bres y, entre otras iniciativas, alentaría también la constitución de cofra-
días y capellanías. En el arciprestazgo de Amandi, en concreto, durante 
su mandato se pusieron en marcha las cofradías de las Ánimas de San 
Martiño y de San Esteban de Anllo, llevando su firma en el acta funda-
cional. Otro tanto ocurriría con las cofradías de Santa Bárbara, también 
en Anllo, Nuestra Señora en Proendos o el Santísimo en Rosende, entre 
otras, todas ellas fundadas entre los años 1737 y 1738. Pero sin duda el 
fenómeno que por entonces estaba acaparando la atención de los fieles 
era la fundación de capellanías, pues, como vimos en el primer capítulo, 
esta iniciativa lograba conjugar dos inquietudes vitales muy concretas: 
por un lado satisfacía el anhelo espiritual del fundador; por otro, cana-
lizaba su deseo de asegurar el futuro económico de un familiar directo, 
facilitándole el acceso al sacerdocio y dotándole con congrua para su 
subsistencia.

Con la documentación que ha llegado hasta nuestros días, pode-
mos afirmar que a finales del siglo XVII la fórmula más utilizada en la 
fundación de capellanías en el arciprestazgo de Amandi eran las que se 
inscribían como colativas eclesiásticas con patronato de legos. Con segu-



49

ridad existieron capellanías fundadas antes del siglo XVII, pero desgra-
ciadamente no se han conservado sus papeles. La más antigua de la que 
tenemos referencia es una ermita que estuvo situada en el lugar das Casas 
da Hermida, en la feligresía de Santiorxo, con advocación a San Jorge. La 
ermita aparece mencionada en un pleito que se planteó entre los vecinos 
del lugar y el monasterio de San Esteban de Ribas del Sil, en el año 1606, 
por el cobro de unas rentas forales. Esta ermita, pues, es la única que con 
seguridad sabemos estaba ya fundada a principios del siglo XVII.

A continuación, y de manera sucinta, se recogen algunos datos de las 
capellanías que fueron fundadas a lo largo de la Edad Moderna en el arci-
prestazgo de Amandi, y de las que tenemos constancia a través de los libros 
de fábrica parroquiales o de los legajos del archivo diocesano; son estas, 
clasificadas por orden alfabético de las parroquias donde están ubicadas:

Amandi, Santa María:

Capilla de San Pedro:
Parece que la fundación de la actual capilla data de 1857, aunque es 
muy probable que existiese una previa de tiempos de la Edad Media. En 
su interior albergaba un retablo del siglo XVIII con imágenes, que ac-
tualmente ya no existen. Se dijo misa en ella por última vez hace aproxi-
madamente cuatro décadas, cuando aún se celebraba la festividad del 
santo patrón.

Capilla de San Tirso:
Estaba situada en la Pena da Caixa das Ánimas, pero hoy día no queda 
vestigio alguno de su edificación, ni los escasos vecinos que quedan en 
la zona la recuerdan.

Capilla de San Martiño:
Parece ser que estaba localizada entre los socalcos de la ribeira de 
Amandi.

Capilla de Santa Leocadia:
En su día debió de existir una ermita en este lugar, y de ahí tomó su 
denominación, pero hoy día nadie sabe dar referencia de ella.



50

Capilla de Santa Isabel, en A Barca, San Este-
ban de Anllo.

Capilla de San Marcos, en el castro de Arxemil, 
San Martiño de Anllo.

Capilla de San Froilán, en O Cabarco, San Es-
teban de Anllo.

Capilla de San Pedro, en San Pedro de Amandi.



51

Anllo de San Esteban:

Capilla de Nuestra Señora del Rosario:
Fundada en el año 1757. Su expediente se conserva en el Archivo Dio-
cesano de Lugo, Mazo nº 4 de las capellanías de Amandi.

Capilla de San Pelayo:
Fundada en el año 1717. Su expediente se conserva en el Archivo Dio-
cesano de Lugo, Mazo nº 4 de las capellanías de Amandi.

Capilla de San Froilán:
Capellanía colativa eclesiástica fundada por D. Juan García de Pacios 
en el año 1679, de patronato familiar pasivo. El expediente se conser-
va en el Archivo Diocesano de Lugo, Mazo n.º 6 de las capellanías de 
Amandi.
En 1694 era capellán D. Francisco García, presbítero, quien en 1722 
se vería obligado a declarar los ingresos por conjuros y exorcismos. Le 
sucedió D. Tomás Rodríguez Varela, de la Casa da Lama de Santiorxo, 
quien más tarde, al acceder al beneficio de San Salvador de Figuieroá, 
sería apartado de la capellanía y esta declarada vacante a raíz de un 
pleito que en 1754 inició Ángel García, clérigo de prima, tataranieto del 
fundador y candidato a opositar a dicha capilla.
En 1801 se haría cargo de ella D. Domingo Carnero, también de la Casa 
da Lama, que anteriormente había sido capellán en la del Glorioso San 
José, en la feligresía de Lobios. 
En un principio la capellanía se fundó para decir las misas en el interior 
de la iglesia parroquial, pero más tarde se acabaría edificando una cons-
trucción exenta en el lugar do Cabarco. La capilla estuvo operativa hasta 
el año 1922. Actualmente pertenece a una propiedad particular, y en su 
interior no se conservan ni retablo ni imágenes, pues al parecer el cura 
párroco de Anllo se apropió de ellas en los años setenta del siglo pasado.

Capilla de Santa María del priorato de Portizó:
Tuvo su origen a finales del siglo XII, como capilla privativa de un gru-
po de monjes pertenecientes al monasterio cisterciense de Meira, que 
se habían afincado en el lugar de Portizó para poner en marcha una 
granja que gestionase las propiedades del monasterio en tierras del ar-
ciprestazgo de Amandi. En 1654 se iniciaría un contencioso con los 



52

curas de Anllo por el cobro de primicias de los vecinos de Portizó, con-
tencioso que no se daría definitivamente por zanjado hasta el año 1798.

Capilla de Santiago:
Situada en el lugar de Nogueira, actualmente ya no queda ningún vesti-
gio de su construcción. No está claro cuándo entró en funcionamiento, 
pero según el libro de fábrica sabemos que en 1792 no tenía cáliz ni 
ornatos, por lo que fue suspendida de culto hasta que no se subsanase 
la situación.

Capilla de San Tomé:
Situada en la ribeira del río Sil, actualmente sus ruinas se encuentran 
bajo el nivel de las aguas del embalse de Santo Estevo. Al igual que la de 
Santiago, en 1792 también fue advertida de que acondicionase la capilla 
o se la suspendería de culto.

Ermita de Santa Isabel:
En el lugar de A Barca, enclavada en la confluencia de los ríos Cabe y 
Sil. No hay constancia del año de su fundación, pero es probable que 
sea de mediados del siglo XVIII. Muros de sillería enfoscados en el ex-
terior. En su interior conserva una sencilla mesa a modo de altar y la 
imagen de un cristo crucificado presidiendo la nave.

Anllo de San Martiño:

Capilla de la Casa da Boca:
Capilla particular que perteneció a una importante casa labriega, en el 
lugar da Boca, junto al regato de Xabrega. Su fundación es de finales 
del siglo XVII. En 1792 fue inspeccionada durante la visita pastoral del 
arciprestazgo y se le ordenó que dorase el cáliz y la patena, y hasta que 
no lo hiciese se le prohibía celebrar misa en ella.

Capilla del Patriarca San Benito:
Su fundación data del año 1718. Se edificó en un lateral de la iglesia 
parroquial de San Martiño, en el lugar donde antes había unas bodegas 
que pertenecían a la propia iglesia. La orden fue dada por el vicario ge-
neral de Lugo en su visita pastoral, argumentando que «de las tres bo-



53

degas dos están arruinadas y la otra maltratada… y perturban el andar 
las procesiones que se hacen». Para su construcción se recabaron fon-
dos de los feligreses a través de la primicia de la fábrica, y se le ordenó 
en concreto a Diego Belón, vecino del lugar de Matamá, que devolviese 
todo el material (tejas, vigas, etc.) que se había llevado de las antiguas 
bodegas, o bien pagase su equivalente en dinero metálico. 
En 1765 se decidió incorporar la capilla al cuerpo de la iglesia y utilizar-
la como sacristía, pues la que había era pequeña e incómoda. Para ello 
se abrió una puerta que daba al recinto de la iglesia, cerrando su acceso 
por el exterior.

Ermita de San Marcos:
Está situada en el castro de Arxemil, sin que tengamos certeza de su 
fecha de fundación.
En 1722 el visitador pastoral ordenó que los patronos de la capilla la 
«compusiesen y adornasen, por estar indecente», y amenazó con demo-
lerla poniendo en su lugar una cruz. En 1816 volvió a recibir amonesta-
ciones por el estado de su conservación y fue clausurada temporalmen-
te, hasta que fueron subsanados los desperfectos.
Actualmente se encuentra en buen estado de conservación gracias al 
mantenimiento que de ella hacen los vecinos. Conserva varias imáge-
nes de factura artesanal popular. La más reciente es la que sale en pro-
cesión el día de San Vitoiro.

Ermita de San Pelagio:
Su origen probablemente se remonte a finales del siglo XVII. Estaba 
situada en el alto de San Paio, en el límite de las parroquias de San Mar-
tiño y Bolmente. Actualmente está dentro de una finca particular, en el 
lugar donde estuvo ubicada solo se conservan media docena de piedras 
entre la maleza.
En 1730 su capellán era el licenciado D. Antonio Domínguez, a quien 
se le reclamó que entregase copia de la fundación. En 1794 lo era D. 
Juan Manuel Mirabó, y se le advirtió de que adecentase la capilla y que 
entretanto no lo hiciese se le prohibía celebrar las misas que tenía dota-
da la capilla, teniendo que hacerlo en la iglesia parroquial.
En 1847 fue suspendida definitivamente del culto, por hallarse inde-
cente, según informó el señor visitador.



54

Arroxo, San Martín de:

Capilla de Nuestra Señora del Rosario y San José:
Se trata de una capellanía colativa de patronato lego. El fundador fue 
D. Francisco Vicente de Armesto, en el año 1689. El expediente de fun-
dación se conserva en el Archivo Diocesano de Lugo, Mazo nº 3 de las 
capellanías de Amandi.
En 1773 era capellán D. Joseph Benito Carnero, que entró en pleito con 
el cura párroco de Arroxo por cuestión de la casa de los Eireos, que este 
reclamaba para sí como casa rectoral, a sabiendas de que era un bien su-
jeto a la capellanía. En 1820 era capellán D. Tomás Carnero y Armesto, 
el último en ocupar el cargo.

Barantes, San Juan de:

Capilla de Santa Marta:
Poca información se conserva de esta capellanía, salvo que estaba en el 
lugar de Santa Marta y que era colativa de patronato laical. Por lo gene-
ral, los lugares cuyos topónimos hacen referencia a algún santo o santa, 
en origen tuvieron como punto de partida una capilla o una ermita que 
daría nombre al lugar.

Bolmente, Santa María de:

Ermita de San Andrés:
Según el libro de fábrica parroquial, en 1702 ordena el señor visitador 
que le pongan cerradura a la puerta y que la adecenten, o de lo contra-
rio amenaza con derruirla.

Ermita de Santa María Magdalena:
Fundada por los vecinos, a finales del siglo XVII, como capellanía lai-
cal. En 1702 se ordena que le pongan cerradura a la puerta y que la 
adecenten, o de lo contrario se amenazaba con demolerla y poner una 
cruz en su lugar, lo que finalmente terminó sucediendo en 1740, por 
considerar el señor visitador que su estado era indecente y en ella no se 
podían celebrar las misas con el decoro necesario.



55

Brosmos, Santa Cruz de:

Capilla de Nª. Sª. de la Asunción: 
Su fundador fue D. Rodrigo de Garza y Quiroga, en el año 1702. Era 
capellanía colativa eclesiástica y estaba dotada con dos misas semana-
les (lunes y sábados), más otras cuatro al cabo del año. Se conserva el 
expediente de su fundación en el Archivo Diocesano de Lugo, Mazo nº 
4 de las capellanías de Amandi.
Se edificó contigua a la iglesia parroquial, y, por desperfectos de ejecu-
ción en la obra original de la capilla, el agua de lluvia afectaba a la igle-
sia principal, por lo que en 1764 se obligó a su patrono a que corriese 
con los gastos de reparación.
El primer capellán fue D. Juan González Franco, vecino de Francos de 
Proendos. Le sucedió en 1729 D. Eliseo Frutos y en 1764 lo era D. Joseph 
Pasarín, quien fue reclamado por la autoridad eclesiástica para que certi-
ficase el cumplimiento de las misas dotadas. Tres años después, en 1767, 
la capellanía fue clausurada temporalmente por incumplimiento de misas.
En 1782 se acometieron obras de reforma de la capilla por valor de 180 
reales. En 1794 surgió la duda de si la capilla era de patronato lego o 
eclesiástico, sin poder determinar quién debía hacerse cargo de los gastos 
de mantenimiento. En 1801 la autoridad eclesiástica plantearía la posibi-
lidad de suprimirla por falta de usuarios, pero al menos hasta la segunda 
década del XIX siguió operativa, pues se conserva un expediente fechado 
en 1818, sobre la paga de réditos de censos de la capellanía.

Ermita del Señor San Gil:
Estaba situada en el lugar de Freixende. No hay noticia de su año de fun-
dación.
En 1764 el obispo de Lugo ordenó que se demoliese por estar abierta 
y casi en ruinas, y que se trasladasen las imágenes y alhajas a la iglesia 
principal. Hoy día ya no quedan vestigios de su antigua construcción, 
seguramente reutilizada para la edificación de alguna nueva vivienda.

Bulso, San Pedro:

Capilla Nuestra Señora del Rosario: 
Estaba situada en el lugar de Pipín, y actualmente nada queda de ella.



56

Canaval, San Pedro de:

Capilla de Nuestra Señora de las Nieves:
La fundación es anterior a 1650. Se conserva un expediente de presen-
tación de nuevo capellán en el Archivo Diocesano de Lugo, Mazo nº 1 
de las capellanías de Amandi.
Su fundador fue D. Juan de Losada Sarmiento, de la Casa de la Basti-
da. Era capellanía colativa de presentación de patronato de legos, cuyo 
primer capellán fue D. Juan Fernández Sanjurjo, presbítero, cura de 
Neiras. Le sucedió en el cargo Lorenzo Álvarez, quien poco después 
renunció por enfermedad, siendo sustituido en 1658 por Mateo Gó-
mez, clérigo de menores. A este último le presentó D. Juan de Losada 
Sarmiento, nieto del fundador.

Capilla de San Pedro:
Localizada en el lugar de San Pedro, sin que se conserve memoria del 
lugar exacto donde estuvo ubicada.

Doade, San Martiño de:

Capilla de Palleiros: 
Pertenecía a la Casa Mazaira, donde aún se conserva un escudo de pie-
dra en la fachada.

Ermita de San Amaro:
Situada en la Pena do Castelo.

Ermita de San Antonio de Padua:
Situada en Vilachá de Doade. Se mantiene operativa y en ella se sigue 
celebrando la festividad del santo patrón.

Ermita de San Salvador:
Estaba en Vilar de Mouros. Su fundación data de mediados del siglo 
XVIII. Se mantuvo operativa hasta hace aproximadamente cinco déca-
das. Conservó su retablo y las imágenes hasta que la techumbre se des-
plomó, y luego desaparecieron por la rapiña. Entre ellas había una talla 
de Santa Bárbara. Aún hoy se pueden apreciar las paredes de la capilla 
y lo que queda del altar original.



57

Retablo interior de la ermita de San Salvador, 
hoy desaparecido, en Vilar de Mouros (Foto: 
Guillermo Sotelo)

Ermita de San Antonio de Padia, en Vilachá 
de Doade.

Ermita de San Amaro, en lo alto de la Pena do Castelo de Doade.



58

Figueiroá, San Salvador de:

Ermita de Santa Engracia: 
Estaba situada en el monte de Os Cótaros. Actualmente ya no quedan 
vestigios de su ubicación.

Gundivós, Santiago de:

Capilla de Nª. Sª. de la Concepción:
Fue fundada en 1702 en el lugar de la Sobreira. Hoy día ya no quedan 
restos de ella, pero el lugar donde estaba ubicada es conocido como el 
Lameiro da Capela. Su primer capellán fue D. Juan González Franco. 
Se conserva un expediente de esta capellanía en el Mazo n.º 7 de Pleitos 
Civiles de Monforte, en el Archivo Diocesano de Lugo.

Capilla do Carboeira:
Se trata de una fundación tardía (1839), ubicada en una casa particular 
del lugar de Carboeira. En su día tuvo retablo e imágenes, pero actual-
mente se encuentra abandonada y es utilizada como almacén.

Capilla de Vilapedre:
Se trata de una de las últimas fundaciones hechas en el arciprestazgo, 
pues su constitución es de 1887. Esta aneja a una casa particular que 
perteneció a los Garza y Somoza. 

Capilla de Santa Ana: 
Estaba ubicada en el lugar de Santadriao. La capilla se clausuró a me-
diados del siglo pasado y la imagen de Santa Ana fue trasladada a la 
iglesia parroquial, al altar colateral de la epístola.

Capilla de Santa Mariña: 
Fundada en el siglo XIX, en el lugar de Santa Mariña.

Ermita de Santa Ana:
Estaba edificada en el lugar da Penelas, sin que tengamos más informa-
ción sobre ella.

Capilla de San Roque:
La única referencia que tenemos de esta capellanía proviene de una es-
critura notarial de 1737, ante Bernardo Benito Rodríguez Varela, escri-
bano de la Casa da Lama de Santiorxo.



59

Dintel de la capilla de Carboeiras, en Gundivós, con la fecha de fundación de 1838.

Capilla de la Casa de Vilapedre, en Gundivos.

Capilla de Santa Mariña, en Gundivos.



60

Liñarán, San Martín de:

Capilla de San Juan Bautista: 
Fue fundada en 1700 por D. Juan Antonio González, presbítero. Estaba 
adscrita al altar colateral del evangelio de la iglesia parroquial. Era ca-
pellanía colativa de patronato de legos. Su primer capellán fue el propio 
fundador. Le sucedió D. Francisco Álvarez de Quiroga, hasta que se 
marchó a residir a Madrid, en 1712.
Hay expediente de su fundación en el Archivo Diocesano de Lugo, 
Mazo n.º 6 de las capellanías de Amandi.

Capilla do Pacio: 
Edificada en el lugar do Pacio, de la que ya no quedan vestigios.

Ermita de Santa Catalina: 
Edificada en el monte A Lama da Vila, de la que tampoco quedan restos.

Lobios, San Xillao de:

Capilla de San José: 
Fundada en 1706 por D. Domingo Varela, cura párroco de Lobios. El 
expediente de su fundación se conserva en el Archivo Diocesano de 
Lugo, Mazo n.º 1 de las capellanías de Amandi.
Era capellanía colativa de patronato de legos, con carga anual de cinco 
misas rezadas y una cantada, que debían decirse en el el altar de la er-
mita de Nuestra Señora de los Ángeles, en Lobios.
Estuvo operativa hasta finales del siglo XIX, y en 1902 D. Jacinto Car-
nero, presbítero, certificó que el último capellán había sido D. Manuel 
Álvarez, sin que hubiese deudas pendientes. La capellanía se disolvió en 
1905 y sus bienes debían revertir a los herederos de D. Domingo Varela, 
lo que suscito un pleito judicial para dilucidar qué familiares tenían 
derecho a ellos y cuáles no.

Capilla de Santo Domingo:
La funda en el año 1701 Domingo Martínez de Brandáriz, notario pú-
blico residente en Casar da Cima. Se trataba de una capellanía colativa 
con patronato de legos. La carga de misas anuales eran siete rezadas y 
una cantada. 



61

Retablo de la capilla de Nuestra Señora de los Ángeles, en Lobios.

Capilla de Nuestra Señora de los Ángeles, en Lobios.



62

Capilla de San Pantaleón, en el lugar de Carballeda de Lobios.



63

Mientras se construyó la capilla, las misas se celebraron en la iglesia de 
Lobios. Su primer capellán fue Benito Martínez de Brandáriz, clérigo 
de menores y hermano del fundador.
El expediente de fundación se encuentra en el Archivo Diocesano de 
Lugo, Mazo n.º 1 de las capellanías de Amandi.

Capilla de San Martín:
Su fundación data de 1680, y el expediente se encuentra en el Archivo 
Diocesano de Lugo, Mazo n.º 2 de las capellanías de Amandi.

Capilla de San Pantaleón: 
Se trata de una fundación de finales del siglo XVIII. Esta ubicada en 
el lugar da Carballeda. Estuvo operativa hasta hace aproximadamente 
cuarenta años. Sus imágenes fueron robadas.

Ermita de Nuestra Señora de los Ángeles:
Se halla situada en el lugar da Airexa. Su fundación podría remontarse al 
siglo XII, pero fue completamente remozada a principios del XVIII. Aún 
conserva su retablo en buen estado, e imágenes y tallas del siglo XVIII.
Cuenta la tradición que en tiempos de la invasión musulmana una chiqui-
lla de Lobios le robó una cadena de oro a una mujer mora; esta se trans-
formó en una serpiente y salió en su persecución. Al pasar por el lugar 
donde más tarde se edificaría la capilla, la muchacha exclamó: «La Reina 
de los Ángeles me asista»; entonces la serpiente se transformó nuevamente 
en mujer y le dijo: «A buena divinidad pediste intercesión y encomienda.»

Neiras, San Salvador de:

Capilla de Nuestra Señora del Rosario:
Fue fundada como capellanía colativa en 1682 por Isabel Salgueira, 
viuda de Pedro González de Vilar, para que su hijo Pedro Gonzalez, 
clérigo de menores órdenes, pudiese ordenarse como sacerdote. Esta 
capellanía se fundó para que estuviese operativa exclusivamente mien-
tras viviese su capellán, dotándola con una serie de bienes, que tras su 
muerte se reincorporaron al patrimonio familiar.
Hay expediente en el Archivo Diocesano de Lugo, Mazo n.º 1 de las 
capellanías de Amandi.



64

Capilla de San Julián:
Está situada en el lugar da Vacariza. El edificio aún se conserva en rela-
tivo buen estado. Su fundación data de principios del siglo XVIII, y en 
1764 se le pidió al patrono que la adecentase debidamente en un plazo 
de tres meses, o de lo contrario habría que demolerla y poner en su 
lugar una cruz.

Capilla de San Julián, en el lugar da Varaiza, en Neiras.

Ruinas de la antigua capellanía de la escuela de Pinol, en las Casas do Robado.



65

Pinol, San Vicente de:

Capilla de San Felipe: 
Situada en el lugar de Portabrosmos, se trata de una pequeña ermita 
que durante tiempo estuvo abandonada e invadida por la maleza. Re-
cientemente ha sido recuperada por el concello de Sober como espacio 
laico socio-cultural.

Capellanía de la Escuela de niños: 
En 1724, D. Joseph Fort y Recuerda, cura párroco de Pinol, fundaría 
una capellanía mere lega para enseñar a leer, escribir, contar e impartir 
la doctrina cristiana a los niños de las parroquias de Pinol, Santiorxo 
y Bulso. La capellanía estaba dotada con los réditos que aportaban una 
serie de censos en manos de diferentes vecinos de la zona. Tenía como 
carga una misa mensual en memoria del fundador. La escuela estaba 
ubicada en las casas do Ribado, muy cerca de la iglesia parroquial.

Capilla de Nuestra Señora de Cadeiras: 
La historia de esta capilla se remonta a la Plena Edad Media, cuando la 
Virgen, según la tradición, se le apareció a unas niñas que estaban pas-
toreando en el monte de Cadeiras. En un primer momento se edificaría 
una pequeña ermita junto a las peñas donde tuvo lugar dicha aparición, 
pero ante la gran afluencia de fieles hubo que construir otra de un ta-
maño mayor, a escasos cien metros. A mediados del siglo XVIII, esta se-
gunda ermita se quedaría igualmente pequeña, pero gracias al impulso 
de Juan Manuel Moure y Guerra, cura párroco de Pinol, se construiría 
un nuevo edificio, esta vez con categoría de santuario. La financiación 
de las obras correría por cuenta de los propios vecinos mediante sus-
cripción popular, si bien el edificio, tal y como estaba proyectado, nun-
ca llegaría a rematarse. En cualquier caso, en la documentación histó-
rica de la zona, siempre se hace referencia a la «ermita» o «capilla» de 
Nuestra Señora Cadeiras.

Ermita de Santiago el Mayor: 
Estaba situada en el lugar de Sampil, sin que tengamos datos de su fun-
dación. Tras la desamortización sería adquirida por un particular y más 
tarde vendida a un tercero. De ella solo se conservan las paredes exte-
riores, siendo utilizada actualmente como almacén.



66

Ermita de San Felipe, en el lugar de Portabrosmos, de Pinol, recientemente restaurada por el 
Ooncello de Sober.

Ermita de Santiago el Mayor, en el lugar de Sampil, actualmente utilizada como almacén.



67

Proendos, Santa María de:

Capilla de Nuestra Señora del Rosario: 
Se trata de una capellanía colativa de patronato de sangre. La fundó 
en 1692 D. Antonio Valcarce, cura de Proendos, con una carga de dos 
misas semanales que debían ser oficiadas en el altar de Nuestra Señora 
del Rosario de la iglesia parroquial. Su primer capellán fue D. Alonso 
Taboada, quien ejerció hasta el año 1706. Al fallecer este, según una 
cláusula de su escritura de fundación, esta capellanía se unificaría con 
la que viene a continuación.

Capilla Nuestra Señora del Rosario:
También fue fundada por D. Antonio Valcarce, en 1698, siendo colativa 
y patronato de sangre. El expediente se conserva en el Archivo Dioce-
sano de Lugo, Mazos n.º 2 y 3 de la sección de capellanías de Amandi.
Su primer capellán fue D. Juan Antonio Arias de Valcarce, sobrino del 
fundador, y según dejó dispuesto este, al fallecer el capellán las dos ca-
pellanía debían quedar en una sola. La historia de esta capellanía la 
veremos con mayor detalle en el próximo capítulo.

Capilla de Nuestra Señora del Rosario:
En la misma iglesia de Proendos, y en el mismo altar de Nuestra Seño-
ra, se instituiría en 1700 otra capellanía colativa de patronato de legos. 
Su fundador fue Miguel de Armesto. El expediente de su fundación se 
conserva en el Archivo Diocesano de Lugo, Mazo n.º 1 de las capella-
nías de Amandi.
Su primer capellán fue D. Manuel Rodríguez de Armesto, a quien se le 
denuncia en 1706 por no cumplir con las misas dotadas ni acudir a la 
visita pastoral. En 1765 volvería a requerirse a su capellán que justifica-
se el haber cumplido con las misas dotadas.

Capilla del Santísimo Cristo:
En 1730, Pascual Pérez de Armesto fundaría una nueva capellanía co-
lativa y patronato de legos en el altar del Santísimo de la iglesia parro-
quial, con la pensión de la misa de alba en cada día de fiesta de precepto 
de cada año. Su primer capellán sería D. Benito Martínez, sobrino del 
fundador.



68

Capilla de San José: 
Un año más tarde, en 1731, el mismo Pascual Pérez de Armesto, pres-
bítero, fundaría una segunda capellanía colativa, con advocación a San 
José, y con carga de dos ducados anuales para aceite de la lámpara del 
Santísimo.

Capilla del Santísimo Sacramento: 
Dos años después, en 1733, Pascual Pérez de Armesto fundaría una 
tercera capellanía colativa de patronato de legos, advocación al San-
tísimo Sacramento, y con carga de dos misas cantadas y cinco reales 
y medio al año por razón de oblata. El primer capellán fue Cayetano 
Conde, aún menor de edad, y hasta tanto no alcanzase la edad de 
ordenarse in sacris, los réditos de la capellanía los debía gestionar Dª 
Isabel Pérez de Armesto, sobrina legítima del fundador. En 1770 era 
su capellán Tomás Somoza.
El expediente de esta fundación se conserva en el Archivo Diocesano 
de Lugo, Mazo n.º 2 de las capellanías de Amandi.

Capilla de San Amaro:
Fue fundada como capellanía colativa y memoria de misas en 1680 por 
María González, viuda, vecina del lugar de Francos, con una carga de 
una misa mensual. Se conserva el expediente de fundación en el Ar-
chivo Diocesano de Lugo, Mazo n.º 3 de las capellanías de Amandi. 
El edificio de la capilla estaba anejo a la iglesia parroquial, y por razón 
de «piso y ornatos» debía pagar un cañado de vino al año. Su primer 
capellán fue Juan Rodríguez, clérigo de menores e hijo de la fundadora. 
En 1698 le sucedería Francisco Pérez, presbítero, hijo de Antonio Pérez, 
cirujano y vecino de Proendos.
En 1765 el señor visitador ordenó adecentar la capilla y lastrarla con 
ladrillo o madera, y que se pusiese un candado a la puerta. En 1770 su 
capellán era D. Juan Rodríguez y González, nieto de la fundadora, y 
recibió amenaza de clausura por el estado en que se hallaba la capilla. 
En 1774 le sucedería D. Fernando de Ribas y el patrono era Manuel Sal-
gado, a los que volvieron a reiterar la necesidad de adecentar la capilla 
o de lo contrario se clausuraría, lo que finalmente acabaría ocurriendo 
en 1792, por carecer de la limpieza y los ornatos imprescindibles para 
celebrar la misa.



69

Capilla de San José, en el lugar de Mer, parroquia de Proendos.

Estado actual de la antigua capilla de San Julián, en el lugar de San Xillao de Proendos.



70

Acceso principal a la capilla de la Casa do Barrio, en Proendos.

Antigua capilla de San Amaro, adosada al edificio principal de la iglesia de Proendos.



71

Capilla do Barrio:
Pertenece a una casa particular del lugar do Barrio, y en el dintel de la 
puerta principal de acceso figura el año de su fundación, 1887.

Capilla de San Marcos:
Situada en el lugar de Francos, poco queda ya de su edificio original. 
En una casa particular próxima se puede ver la pila de agua bendita 
que pertenecía a esta capilla, empotrada en el muro exterior de acceso.

Capilla de San Cristobal:
En 1792 la autoridad eclesiástica clausuró esta capilla, localizada en el 
lugar de Pacios, por carecer de ornatos y no reunir las condiciones para 
celebrar la santa misa en ella. Hoy día solo quedan los muros exteriores 
en estado ruinoso y cubiertos de maleza.

Capilla de San José: 
Situada en el lugar de Mer, se conserva en muy buen estado y aún sigue 
teniendo actividad en el día del santo patrón.

Capilla de Santiago: 
Poca información disponemos de esta capilla, salvo que fue fundada en 
1765 en el interior de la iglesia parroquial.

Ermita de San Juan:
Estaba situada en el lugar de Castaxúa. Actualmente nada queda de su 
edificio original. La última noticia que se tiene de ella se debe a la visita 
pastoral de 1736, cuando se reclamó a sus patronos presentasen los li-
bros y los certificados de haber cumplido con las misas.

Ermita de San Julián:
Situada en el lugar de San Xillao, en 1736 también se les reclamó por 
parte del señor visitador que presentasen los libros. Hoy día solo que-
dan los muros exteriores cubiertos de hiedra.

Ermita de San Pelayo:
Hubo una primera ermita de mediados del siglo XVII, que fue remoza-
da a comienzos del XVIII. Sabemos que en 1738 se le exigiría a Gregorio 
de Bouza que pagase 40 reales por los materiales que se había llevado 
de la antigua capilla de San Pelayo, y finalmente, en 1847, se liquidarían 
todos sus bienes y se daría por clausurada.



72

Refoxo, Santo Estevo:

Nuestra Señora del Rosario:
Data del año 1654, y en el de 1764 el señor visitador pidió a los patronos 
que presentasen las escrituras de fundación. El expediente se conser-
va en el Archivo Diocesano de Lugo, Mazo n.º 5 de las capellanías de 
Amandi.

Rosende, San Miguel de:

Capilla de Nuestra Señora del Buen Suceso:
Su fundación data de 1629. Estaba situada en el lugar de Outeiro, junto 
a las casas de morada del fundador, D. Pedro de Valcarce Somoza. Era 
capellanía colativa de patronato laical, con una misa anual como carga.
En 1764 se le ordena a Dª Juana de Soto y Acuña, tutora de Joseph 
Noguerol, su hijo, en ese momento patrono de la capellanía como here-
dero del fundador, que adecentase la capilla o de lo contrario sus rentas 
pasarían a ser embargadas.

Capilla de San Pedro: 
Situada en el lugar de Naz, esta capellanía colativa de patronato laical 
estuvo operativa al menos entre 1699 y 1728. Su expediente se conserva 
en el Archivo Diocesano de Lugo, en los mazos 4 y 5 de las capellanías 
de Amandi.

Capilla de San Francisco de Paula:
Fundada en 1690 en el interior de la iglesia parroquial por D. Francisco 
de Rivadeneira, cura párroco de Rosende, con carga de dos misas men-
suales. Era capellanía colativa de patronato laical, que recaía en la Casa 
de Rivadeneira del lugar de Moreda, en Villaescura. Su primer capellán 
fue D. Álvaro de Novoa Feijoo, clérigo de menores órdenes, al que su-
cedió D. Melchor López da Veiga, y por ascenso de este a un beneficio 
de mayores rentas le sucedió como capellán D. Andrés Rodríguez San 
Paio, clérigo de menores órdenes.
El expediente de su fundación se conserva en el Archivo Diocesano de 
Lugo, Mazo n.º 5 de las capellanías de Amandi.



73

Capilla de la Casa Grande:
Su fundador fue D. Juan Varela, en 1818. Se encuentra ubicada en una 
dependencia interior de la Casa Grande de Rosende. Sería bendecida el 
24 de junio de ese mismo año por fray Bernardo Carrillo, cura párroco 
de Rosende, que oficiaba en representación de D. José Antonio Azpeitia 
Sáenz de Santamaría, obispo de Lugo. Presidiendo el altar, se conserva 
un fresco firmado en 1820 por el pintor Juan Bernardo Pérez de Casti-
nandi, que sobrevivió a un aparatoso incendio que se desató en la Casa 
Grande en el año 2009.

Interior de la capilla de la Casa Grande de Rosende.



74

Capilla de San Antonio de Padua:
La fundó en 1692 Dª Lucrecia de Valcarce y Somoza, en el lugar de 
Outeiro, dentro de la capilla del Buen Suceso. Era capellanía colativa de 
patronato de legos, que recaía en la Casa de Noguerol de Outeiro. Tenía 
una carga anual de siete misas rezadas y una cantada. El expediente de 
su fundación se conserva en el Archivo Diocesano de Lugo, Mazo n.º 5 
de las capellanías de Amandi.
Su primer capellán fue el licenciado D. Juan Gil Feijoo. En 1702 era pa-
trono D. Manuel Noguerol, al que se le reclamó que presentase la escritu-
ra de fundación con la relación de bienes que tenía la capellanía. En 1704 
es el licenciado Alonso Vázquez quien figura como capellán.
En la visita pastoral de 1738 se denuncia que la capilla está indecente 
y arruinada y el señor visitador amenaza con su demolición. En 1788 
se le suspendería nuevamente de culto por su estado indecente y, unos 
años más tarde, en 1794, su capellán D. Manuel Noguerol, residente 
en San Paio de Muradelle (Chantada), se llevaría a casa las imágenes y 
ornatos de la capilla, siendo poco después definitivamente clausurada.

Capilla del Pazo de Ribas: 
A igual que la de la Casa Grande, se trata de una capilla privativa, ubicada 
en el interior del pazo de Ribas, del linaje Gayoso Montenegro. Conserva, 
asimismo, frescos firmados por Castinandi y fechados en 1840.

Ermita de San Pedro de Guarela:
En 1794 era capellán D. Bernardo Miguel de Navia, y poco más se sabe 
de ella.

Santiorxo, San Jorge de:

Capilla del Glorioso San Pedro:
Estaba ubicada en el lugar do Noguedo. Fue capellanía colativa de pa-
tronato de legos. Su fundación corrió a cargo de un grupo de vecinos, 
en 1771, y edificada por ellos mismos. En 1779 se trasladaría a la capilla 
un viejo retablo que provenía de un colateral de la iglesia de Santiorxo. 
Su primer capellán fue D. Benito Pérez y en 1781 le sucedería D. Juan 
Rodríguez Blanco, presbítero, hijo de Jacinto Rodríguez Blanco, uno de 
los fundadores y su principal promotor. 



75

En 1832 el señor visitador, en su visita pastoral, suspendió la actividad 
de la capilla alegando que era innecesaria, decisión que fue recurrida 
por Josefina Rodríguez, viuda y vecina del Noguedo, nuera del funda-
dor. Al año siguiente, gracias a un informe favorable del cura de Pinol, 
el obispo de Lugo alzó la suspensión.
Actualmente nada queda de la edificación original, tan solo se conserva 
el nombre de A Capela para identificar el prado donde estuvo ubicada. 

Capilla de la Casa de Veliños: 
Su fundación es de finales del siglo XVII, por iniciativa de D. Andrés 
Díaz de Novoa y Cadórniga. El edificio de la capilla está dentro de las 
dependencias familiares. Dos de sus miembros fueron D. Isidro y D. 
Florencio de Novoa y Quiroga, hermanos, curas de San Salvador de 
Figueiroá y Santa Cruz de Brosmos respectivamente. 

Ermita de San Jorge: 
Lo único que sabemos de ella es que estaba situada en el lugar das Casas 
da Hermida. Se menciona su existencia en un contencioso que se origi-
nó entre los vecinos del lugar y el monasterio de San Esteban de Ribas 
del Sil. El pleito tuvo su inicio en 1606. Hoy día no queda ningún ves-
tigio de la ermita, y tampoco existe un lugar en Santiorxo identificado 
como Casas da Hermida. 

Capilla de la Casa de Veliños, en la parroquia de Santiorxo.



76

Ermita de San Tomé: 
Estaba situada en un promontorio conocido como A Eirela, en el lu-
gar de Paradela, volcada a la escarpada ribera del Sil. Actualmente solo 
quedan unos escasos restos del edificio original, muy probablemente 
reutilizados para rehacer las paredes de los socalcos de la zona. A esta 
capilla se llegaba también por el camino dos Muíños, que corre paralelo 
al arroyo da Algueira. Los vecinos lo utilizaban para ir a las viñas de 
esta zona de la ribera y para ir a pescar al lugar de O Regueiral, donde 
el arroyo desemboca en el Sil, muy cerca de la capilla.

Vilaescura, Santa María:

Capilla de San Blas:
Era una capellanía eclesiástica colativa y de patronato laical, fundada 
en 1676 y ubicada dentro de la iglesia parroquial. Su fundador fue Blas 
do Piñeiro, clérigo de menores. Tenía una carga de doce misas al año. 
Su primer capellán fue Pedro de Piñeiro. En 1698 le sucedió en el cargo 
Francisco Rodríguez do Piñeiro. La capilla fue finalmente clausurada 
en 1886.
El expediente de su fundación, con los primeros nombramientos a ca-
pellán, se encuentra en el Archivo Diocesano de Lugo, Mazos n.º 5 y 6 
de las capellanías de Amandi.

Es más que probable que hubiese otras muchas capellanías que se 
fundaron durante el período de la Edad Moderna. Capillas y ermitas 
que surgían en los rincones más recónditos como alternativa a la iglesia 
parroquial, por la dificultad de asistir a la misa en los días de precepto, 
sobre todo en los días de invierno, cuando la lluvia o la nieve hacían 
intransitables los caminos del arciprestazgo de Amandi. En cualquier 
caso, las que han sido mencionadas más arriba requieren sin duda un 
estudio y una investigación mucho más profunda y pormenorizada, que 
nos permita determinar cuáles eran en última instancia las prioridades 
que impulsaban a sus fundadores a crear una nueva capellanía.



77

capítulo iv

la capellanía de nuestra señora del rosario
en la iglesia de proendos

Dentro del arciprestazgo de Amandi, la parroquia de Proendos fue sin 
duda la que albergó un mayor número de capellanías a lo largo de la Edad 
Moderna. La mayoría se fundaron en los propios altares colaterales de las 
iglesias. Una de esas capellanías fue la que instituyó a finales del siglo XVII 
D. Antonio de Valcarce, bajo la protección de Nuestra Señora del Rosario, 
en la iglesia parroquial de Santa María de Proendos. La historia de esta 
capellanía nos puede servir de ejemplo para conocer con mayor detalle 
cuáles fueron las dinámicas que vivieron esta clase de fundaciones pías.

Los pasos a dar para la fundación de una capellanía, por lo general, 
respondía a un procedimiento jurídico definido, cuyo primer hito con-
sistía en formalizar la escritura notarial fundacional, que básicamente 
constaba de los siguientes puntos:

1.	 Encabezamiento: en el que se identificaba al fundador, especificando 
sus circunstancias personales, el lugar de origen, etc.

2.	 Advocación de la capellanía: era fundamental determinar a quién 
quedaba encomendada, pretendiendo su auxilio y protección.

3.	 Tipo de fundación: asignando su condición de colativa o laical, y si 
era de patronato activo o pasivo, definiendo asimismo los criterios 
que debían seguirse para el nombramiento de nuevos capellanes y 
patronos. 



78

4.	 Cargas y obligaciones: requisito imprescindible era determinar el nú-
mero de misas anuales en memoria del fundador, así como otras 
cláusulas que este quisiere disponer, como el suministro de aceite 
para la lámpara del Santísimo, limosnas puntuales, etc.

5.	 Asignación de bienes y rentas: donde se detalla de manera pormeno-
rizada el conjunto de bienes —ya sean fincas, inmuebles o censos— 
pertenecientes al patrimonio familiar del fundador y que quedarán 
sujetos a la fundación como garantía para la congrua del capellán y 
el pago de las misas estipuladas.

6.	 Pie de firma: donde aparece la relación de testigos que han estado pre-
sentes a la escritura pública ante el notario, y la rúbrica del fundador.

7.	 Aprobación de la fundación: la confirmación de la capellanía debía 
ser ratificada por la autoridad eclesiástica competente, una vez supe-
rados favorablemente todos los trámites previos.

8.	 Petición de colación: en su caso, se solicitaba del señor obispo la or-
denación in sacris para el capellán propuesto.

Desde antiguo, las advocaciones de las capellanías cubrieron un am-
plio espectro del santoral católico. La elección del santo o de la divini-
dad, buscando su amparo y protección, varió en cada época en función 
de las inquietudes y la devoción popular. La fundada por D. Antonio 
Valcarce y Losada estaba encomendada a la Virgen del Rosario, una ad-
vocación cuyo origen hay que situarlo en la Baja Edad Media.

El fervor de los devotos sostenía que la Virgen se le había aparecido 
a Domingo de Guzmán en el interior de una capilla, llevando un rosario 
entre sus manos, para enseñarle a rezar con él. La tradición sitúa este 
acontecimiento en los días previos a la decisiva batalla de las Navas de 
Tolosa, en 1212. Tras la contienda, y la crucial victoria de los ejércitos 
cristianos, el fervor popular atribuiría a la Virgen el éxito obtenido. Lo 
mismo sucedería, dos siglos y medio después, cuando se enfrentaron a 
las huestes otomanas en la batalla de Lepanto. El triunfo sería nueva-
mente achacado a la protección de la Virgen, por lo que sería rebautiza-



79

da por el papa Pío V como la «de las Victorias», fijando el 7 de octubre, 
aniversario de aquella batalla contra los turcos, como el día en que debía 
ser honrada. Su sucesor, Gregorio XIII, gran devoto del episodio de la 
Virgen con Domingo de Guzmán, cambiaría el nombre de su festividad 
por el de Nuestra Señora del Rosario, siendo a partir de finales del siglo XVI 
cuando su devoción y fervor popular se extendería por toda España.

A mediados del siglo XVII, como muestra de devoción hacia la Vir-
gen, Juan de Valcarce y Ana Rodríguez, su mujer, vecinos de la gran-
ja conocida como A Pousa de Villastrille, en la feligresía de Proendos, 
costearían el altar colateral de Nuestra Señora del Rosario, situado en el 
lado de la epístola de la iglesia parroquial.

Juan de Valcarce pertenecía a una familia de origen labriego que ha-
bía alcanzado un notable poder económico. Llegaría a desempeñar el 
cargo de juez ordinario en la jurisdicción de Sober, por espacio de tres 
años. El matrimonio tendría siete hijos: dos varones y cinco niñas. A 
sus hijos, Juan y Antonio, les costearon la carrera eclesiástica: Juan de 
Valcarce sería cura del beneficio de San Juan de Toldaos, y Antonio de 
Valcarce y Losada lo sería en un principio de San Xoan de Vilanova, en 
la provincia de A Coruña, para terminar sus días siendo el cura rector 
de Santa María de Proendos. La mayor de las hijas, llamaba Teresa, se 
casaría con D. Francisco Feijoo Sotomayor, vecino de la feligresía de 
Santa María de Arnoid, en tierras de Valladolid; luego vendría Francis-
ca, casada con D. Antonio Arias; Ana, casada con el capitán D. Pedro de 
Noboa; María, casada con Alonso López, del lugar de Miñoa; y la me-
nor, Rosa, con Antonio Taboada. Todos los matrimonios serían concer-
tados con suficientes aportaciones económicas en concepto de dote, con 
el objetivo de emparentar a los Valcarce de Villastrille con miembros de 
la hidalguía rural.

En el año 1666, los hermanos Juan y Antonio Valcarce acordaron 
la dote de su hermana Teresa con el capitán D. Rodrigo Feijoo, para 
formalizar el matrimonio con D. Francisco Feijoo Sotomayor, su hijo. 
Entre los bienes que componían dicha dote figuraba una vivienda que 



80

Antonio de Valcarce había construido, junto a la de sus padres, en el 
lugar de Villastrille.

La presencia en Villastrille de los Feijoo Sotomayor se vería reflejada 
inmediatamente con la remodelación de la propia vivienda familiar, a 
la que incorporarían el escudo de armas en su fachada, así como la do-
tación de una sepultura, también blasonada, en el interior de la iglesia 
parroquial, que acabaría generando un contencioso con el obispado de 
Lugo. Para entonces, D. Antonio de Valcarce y Losada llevaba ya varios 
años al frente del curato de Proendos.

En noviembre de 1687, D. Antonio tomó la decisión de instituir en 
memoria de sus difuntos padres la dotación de dos misas semanarias, 
que debían ser oficiadas en el mismo altar de la Virgen del Rosario que 
ellos habían financiado. Para ello fundó una capellanía de carácter per-
petuo, colativa y sujeta a la jurisdicción eclesiástica, con la advocación 
de Nuestra Señora del Rosario, por vía de patronato de legos.

El primer patrono de esta capellanía sería el propio fundador, dejan-
do asimismo dispuesto que, en lo sucesivo, el patronato debía recaer ne-
cesariamente en quien fuese dueño de la casa de Villastrille y habitase en 
ella, «sin que ningún señor obispo les pueda poner a ello impedimento», 
según especificaba la escritura de fundación. Como tal patrono, D. An-
tonio de Valcarce y Losada nombró como primer capellán a su sobrino 
D. Antonio Taboada y Valcarce, clérigo presbítero, hijo de su hermana 
Rosa y vecino de la feligresía de San Pedro de Doade, en tierras de Lalín. 
Pocos años después, en febrero de 1690, este capellán, sin que tengamos 
constancia de cuáles fueron sus motivos, decidió regresar a su lugar de 
origen, renunciando por tanto a la capellanía de Proendos, para lo cual 
llegaría a un acuerdo de trueque con su tío Alonso Taboada, también 
presbítero, cura de los beneficios de San Juan de Villanueva, San Pedro 
de Doade y San Paio de Lodeiro, en Lalín, de tal manera que D. Anto-
nio Taboada se haría cargo de estas parroquias y su tío D. Alonso sería 
el nuevo capellán de la capellanía de Nuestra Señora del Rosario, en 
Proendos.



81

Para hacer efectivo dicho intercambio, fue necesario el visto bueno 
del conde de Lemos, patrono de los beneficios de Lalín, así como tam-
bién del obispo de Lugo, pues este tenía que conferir la colación al nuevo 
capellán de Proendos.

La capellanía de Nuestra Señora del Rosario estaba cumpliendo 
hasta ese momento fielmente con sus obligaciones, celebrando dos mi-
sas semanales en memoria de los padres del fundador. A pesar de ello, 
cuando dispuso su testamento el 29 de octubre de 1697, D. Antonio 
Valcarce y Losada dio orden a su albacea testamentario de que, una vez 
satisfechos una serie de compromisos y legados, «[…] toda la demás 
hacienda de raíz, rentas y censos que se hallare ser mío y tocarme, de 
ello haga Capilla de la Virgen del Rosario en la forma y manera que 
tengo hecha ya la otra, que al presente lleva el Licenciado don Alonso 
Taboada.»

Esta capellanía que ahora fundaba de nuevas, y que entraría en vigor 
una vez hubiese fallecido él, también era, como la anterior, de patronato 
de legos y colativa, con elección de los futuros capellanes según disponía 
la escritura de fundación.

D. Antonio de Valcarce dejó dispuesto que su primer patrono fue-
se D. Juan Benito Feijoo, hijo de su hermana Teresa, al cual, el día de 
mañana, habría de suceder «su hijo mayor en días, y a falta de varón 
hembra; y, a los que le sucedieren a lo adelante, prefiriendo el mayor 
al menor y varón a hembra, y faltando la descendencia del sobredicho, 
se presente por la línea de dichos Valcarces de Villastrille, prefiriendo 
siempre el pariente más próximo a dicho testador […]». El patronato de 
la capellanía, además, tenía como condición expresa que debía recaer en 
una sola persona a manera de vínculo y mayorazgo, sin poderse dividir 
entre herederos.

Los trámites administrativos necesarios para la aprobación de una 
capellanía se despachaban en la oficina del provisor y vicario general de 
Lugo y, en última instancia, era refrendada por el obispo de la dióce-
sis. En cualquier caso, previamente a su definitiva aprobación, se fijaba 



82

un edicto en las puertas de las iglesias de aquellas parroquias en donde 
estuviesen ubicados los bienes sujetos a la capellanía, detallando su re-
lación y ubicación, por si algún vecino tuviese algo que alegar. No era 
infrecuente que surgieran controversias al comprobar que una finca en 
concreto se había incluido erróneamente entre los bienes que pasarían 
a ser «espiritualizados», condición esta que los retiraba definitivamente 
del mercado libre y ya no podrían ser vendidos ni traspasados. Y eso fue 
precisamente lo que sucedió en esta ocasión. El edicto del señor provi-
sor había sido fijado en las parroquias de Canaval, Rosende, Anllo, San 
Martiño, Proendos, Arroxo, Refoxo, Neiras y Liñarán. En todas ellas ha-
bía alguna finca comprometida. Al cabo de unos días, media docena de 
vecinos de diferentes localidades presentaron alegaciones y quejas ante 
el vicario general, por considerar que les estaban usurpando sus pro-
piedades. Algunos de ellos se agruparon y denunciaron conjuntamente 
la situación, pidiendo se paralizase la constitución de dicha capellanía. 
Hubo otros vecinos que denunciaron otras situaciones irregulares, pues 
alguna de esas fincas señaladas para garantía de la congrua del capellán 
no pertenecían siquiera al fundador, y lo malo es que no siempre existía 
un registro documental de su titularidad, por lo que era inevitable en 
ocasiones dirimir ante la justicia ordinaria este tipo de contenciosos, y 
los procesos eran lentos y costosos.

No obstante, el interés que demostraba el obispado de Lugo por con-
solidar esta clase de fundaciones pías era evidente, pues suponía una 
fuente de ingresos segura y un incremento notable de su patrimonio 
material. Por eso, en ocasiones, existía una excesiva laxitud a la hora 
de supervisar los requisitos necesarios para la aprobación de una cape-
llanía, o se solventaban los procedimientos administrativos sin que los 
controles previos fuesen excesivamente rigurosos. En el caso concreto 
de esta segunda capellanía de Nuestra Señora del Rosario que se preten-
día instituir en la iglesia de Proendos, las controversias se resolvieron 
finalmente llegando a diferentes acuerdos entre las partes implicadas, 
siendo aprobada definitivamente el 16 de junio de 1698.



83

Quien estaba llamado a ser su primer capellán, D. Baltasar Feijoo 
Sotomayor, clérigo de menores, sobrino del fundador, no podría hacer-
se cargo de ella por padecer una grave afección en los ojos que acabaría 
por dejarle casi ciego, por lo que, según estaba dispuesto en la escritura 
fundacional, renunciaría a su nombramiento cediendo su lugar al si-
guiente en el orden de preferencia, D. Juan Antonio Arias y Valcarce, 
hijo de Francisca Valcarce, hermana del fundador. 

La toma de posesión de la capellanía por parte de D. Juan Antonio 
Arias se produjo con especial celeridad. En el expediente notarial que-
daría recogido cómo el cura párroco de Proendos le hizo entrega de la 
misma en los siguientes términos: 

«[…] para cumplir con su tenor y darle al sobredicho la posesión de 
la dicha capilla lo tomó por la mano y lo metió en la dicha iglesia y lo 
llevó al altar mayor de ella, hicieron oración al Santísimo Sacramento 
tomando agua bendita, y de allí lo llevó al altar colateral que está al lado 
de la epístola y le entregó una campanilla, que ha tocado, y asimismo 
le entregó al glorioso San Sebastián, Santa Ana y a la Virgen Nuestra 
Señora del Rosario y más santos que hay en el altar de dicha capilla, 
y por virtud de dichas insignias le dio la posesión real, virtual, actual, 
corporal, civil seu quasi de la dicha capilla, frutos, rentas y censos de 
ella y más emolumentos […]»22

D. Juan Antonio Arias y Valcarce exigiría de inmediato se cum-
pliesen todas las estipulaciones recogidas en la escritura de fundación. 
Entre ellas, el cobro de las rentas y los censos que aportaban una serie 
de bienes raíces e inmuebles, que en teoría eran parte del patrimonio 
familiar del fundador. Sin embargo el problema surgió al comprobar 
que algunos de esos bienes habían formado parte también de los que 
en su día D. Antonio de Valcarce y su hermano D. Juan habían incluido 
en la dote de su hermana Teresa, para que esta pudiera casarse con D. 

22	Expediente de fundación de la capellanía de Nuestra Señora del Rosario, 1698. Mazo nº 1 
de la sección «Capellanías». Archivo Diocesano de Lugo, Sección Pleitos Civiles.



84

Francisco Feijoo Sotomayor, por lo que ya no pertenecían al fundador. 
Así pues, frente a las exigencias que planteaba el nuevo capellán, el ma-
trimonio no tuvo otra opción que denunciar la situación ante la justicia 
ordinaria. Pero los bienes motivo de disputa ya no formaban parte de la 
legislación civil, pues habían sido espiritualizados y por tanto quedaban 
exclusivamente bajo el paraguas jurídico de los tribunales eclesiásticos, 
por lo que D. Juan Antonio Arias no dudó en reclamar ante el vicario 
general de Lugo el cobro íntegro de las rentas de su capellanía. En con-
creto, lo que reclamaba eran

«todos los bienes muebles y raíces que por el testamento de dicho fun-
dador dejó dotado a dicha capellanía, con los papeles e instrumentos de 
ellos, y le pagasen todos los frutos, rentas, dineros y otras derechuras 
que le estuvieren debiendo de los bienes de dicha capellanía desde el 
tiempo que es capellán de ella, y dejasen libre y desocupada la casa en 
que ha vivido dicho fundador, con los escritorios, sillas y más alhajas 
que en ella hubiese dejado, según constare de inventario o de informa-
ción sumaria que con su citación se recibiese […]»

El problema de la vivienda se planteaba como crucial, pues formaba 
parte de las cláusulas fundacionales de la capellanía, pero la cuestión 
radicaba en que ya no formaba parte realmente del patrimonio del fun-
dador y por tanto no se podía considerar un bien sujeto a ella. Más bien 
era todo lo contrario, la casa en cuestión formaba parte de un mayoraz-
go, del que era titular el matrimonio formado por Teresa Valcarce y D. 
Francisco Feijoo Sotomayor. A pesar de ello, en noviembre de 1701 la 
reclamación del capellán llegaría hasta el obispado de Lugo y el vicario 
general admitiría a trámite la demanda. Se iniciaba de este modo un 
proceso judicial por vía eclesiástica que tanto el matrimonio como su 
hijo D. Juan Benito Feijoo, patrono de la capellanía, tratarían de recon-
ducir por la vía de la jurisdicción civil, alegando que el juez eclesiástico 
no era competente en este caso. En el centro del debate estaba la titulari-
dad de unos bienes raíces y la propiedad de una vivienda. Lejos parecían 
quedar los aspectos más espirituales y trascendentes por que fue creada. 



85

El pleito se prolongó durante meses y al final el obispo de Lugo hizo 
prevalecer el deseo del fundador, que había dejado reflejado en el acta 
fundacional de la capellanía.

«[…] toda la demás hacienda de raíz, rentas y censos que se hallare ser 
mío y tocarme, de ello haga capilla de la Virgen del Rosario en la forma 
y manera que tengo hecha la otra que al presente lleva el Ldo. D. Alon-
so Taboada, con carga de otras dos misas semanarias, con las bodegas, 
lagares y las vasijas de ellas, la cual capilla ha de correr por la sangre, y 
en vacando la otra que sean las dos una, y en el ínterin que no vaque, 
se pueda ordenar a título de esta la persona nombrada, y siendo inca-
paz para ello mi sobrino D. Baltasar Feijoo, hijo de dicho D. Francisco 
Feijoo, desde luego nombro en primer lugar a D. Juan Antonio Arias, 
hijo de Dª Francisca de Valcarce, mi hermana, y de D. Antonio Arias, 
y teniendo beneficio pasen a un hijo del capitán do Pazo D. Pedro de 
Noboa y de Dª Ana de Valcarce, mi hermana, y a lo adelante correrá por 
la sangre y descendencia de los Valcarce, por la orden de las cinco her-
manas, que se hará recuento de la hacienda y bienes raíces y rentas que 
a la hora de mi muerte de mí quedaren. Ítem digo que yo he fabricado 
la casa de cantería que está arrimada a la de mis padres, a mi costa, y 
por lo que puede ocupar de sitio o territorio he dejado a mi hermana 
Dª Teresa la bodega que hoy posee y le corresponde a su casa, mando 
que no se le impida; y asimismo digo que habiendo casa cómoda en que 
pueda vivir el capellán de la capilla, dicho D. Francisco Feijoo o dicho 
D. Juan Benito, su hijo, que sea por valor de la mitad de la que dejo y 
con decencia, lo pueda hacer el heredero de la casa de Villastrille, que-
dándole esta casa en que vivo libremente; y mientras no se hiciere dicha 
casa, se entienda dicho capellán ha de vivir en ella, y haciéndola, le que-
de libre a dicha casa de Villastrille, y no lo cumpliendo, dicho capellán 
pueda estar en dicha casa libremente, y no quiero que valga mi manda 
que yo hago a mi hermana ni a sus hijos, sino que todo ello quede a la 
capilla; y habiendo la casa para el capellán en el sito de la bodega nueva 
que está junto al palomar, quede desocupada libremente esta a dicho D. 
Juan Benito, y los escritorios y sillas y alhajas sirvan para los capellanes; 



86

y si no hubiere en la línea persona que tenga la edad suficiente para 
capellán, en el ínterin se llega a la edad cumpla con mandar decir las 
misas; y nombro por patrono lego en primer lugar a mi sobrino D. Juan 
Benito Feijoo, y después vaya siguiendo por la línea de los Valcarce de 
Villastrille.»23

El obispo de Lugo finalmente aprobaría la colación de D. Juan Anto-
nio Arias y le designaría oficialmente como capellán de Nuestra Seño-
ra del Rosario, pero este no desempeñaría su cargo durante demasiado 
tiempo, pues a comienzos de 1705 ganaría un beneficio curado de ma-
yor renta y abandonaría la parroquia de Proendos. Le sucedería en el 
cargo D. Antonio de Noboa, hijo del capitán D. Pedro de Noboa y de 
Ana de Valcarce, hermana asimismo del fundador.

Al hacerse cargo de la capellanía, D. Antonio de Noboa debía aco-
gerse a los acuerdos alcanzados por su antecesor, cosa que no siempre 
sucedió, por lo que desde un primer momento se vio inmerso en recla-
maciones y pleitos.

En diciembre de 1706 fallecía D. Alonso Taboada, capellán de la pri-
mera capellanía del Rosario fundada por D. Antonio de Valcarce. Según 
había dejado dispuesto el fundador en su testamento, a partir de ese mo-
mento las dos capellanías debían fundirse en una única, cuyo patronato 
recaía en quien ocupase la casa de Villastrille como titular.

Sin embargo, D. Alonso Taboada, en sus últimas voluntades, nom-
braría como heredero universal de todos sus bienes a su sobrino D. An-
tonio Taboada y Valcarce, el mismo con el que en su día había acordado 
el trueque de beneficios. D. Antonio Taboada haría caso omiso de la 
voluntad del fundador y exigió cobrar las rentas que le correspondían a 
su tío provenientes de la capellanía. D. Antonio de Noboa, por su par-
te, denunciaría esta situación y presentó una nueva demanda ante el 
tribunal eclesiástico, reclamando para sí el cobro íntegro de las rentas 

23	Testamento de D. Antonio de Valcarce y Losada, cura párroco de Santa María de Proendos, 
dispuesto el 29 de octubre de 1697. Archivo Diocesano de Lugo, sección «Pleitos Civiles».



87

de aquel año. Tras el pleito que se dirimió en la audiencia de Lugo, el 
vicario general sentenciaría de manera salomónica, asignando a cada 
uno de manera proporcional las rentas de los bienes de ese año, y a par-
tir del siguiente serían íntegramente para D. Antonio de Noboa, único 
capellán de la capellanía unificada.

El período en que D. Antonio de Noboa estuvo al frente de la ca-
pellanía de Nuestra Señora del Rosario resultó especialmente agitado. 
Estuvo salpicado de continuos pleitos por demandas interpuestas por 
diferentes actores, entre ellos el monasterio de Oseira, que reclamaban 
el cobro de rentas de ciertas propiedades que el capellán disfrutaba pero 
no pagaba. A ello habría que añadir un suceso que tuvo lugar en mayo 
de 1731, y que acabaría con D. Antonio de Noboa arrestado en la cárcel 
de Lugo. La cuestión fue que un vecino de Pinol había vendido una ye-
gua a un cura de la parroquia, yegua que previamente había comprado 
a D. Antonio de Noboa, pero al parecer la yegua era robada y el autén-
tico propietario la reconoció, presentando una denuncia ante la justicia 
eclesiástica.

En abril de 1739 fallecía D. Antonio de Noboa. El comunicado de su 
defunción lo presentó ante el vicario general de Lugo el procurador que 
llevaba su caso:

«El fiscal eclesiástico de esta ciudad y obispado dice que don Antonio 
de Noboa, presbítero, estando preso en el castillo y cárcel de Corona 
de esta ciudad, se ha muerto abintestato y sin haber hecho disposición 
alguna, y respecto era capellán de la capellanía de Nuestra Señora del 
Rosario, inclusa en la iglesia parroquial de Santa María de Proendos, y 
le tocaban frutos y rentas pertenecientes a dicha capellanía, que dejó 
vencidos a su muerte y se hallan en poder de los colonos y renteros de 
ella, pide el fiscal se les apremie a que entreguen y paguen todos los 
efectos, frutos y rentas que dejó ganados dicho capellán difunto, y estos 
y los más bienes muebles y raíces que hubiesen quedado a su muerte se 
vendan, y su importe se distribuya en sufragios y alivio de su ánima, y 
se le hagan los más funerales, y se dé satisfacción de las deudas legíti-



88

mas que ha contraído y dejado, para lo cual se dé comisión en forma al 
notario o persona que fuere de la satisfacción de vuestra merced para 
que lo ejecute, y siendo necesario auxilio de su merced la justicia ordi-
naria lo imparta bajo censuras mayores que se le impongan, por conve-
nir así al servicio de Dios y oficio de justicia, que pide. Firma: Verea.»24

Le sucedió en la capellanía D. Francisco Feijoo, clérigo de menores. 
Había sido presentado al cargo por su hermano D. Joseph Fernando Fei-
joo, que ostentaba el patronato de la fundación como dueño de la casa 
de Villastrille. Ambos eran hijos de D. Juan Benito Feijoo y nietos de 
la hermana del fundador. Tras fallecer D. Francisco Feijoo, en 1752, le 
sucedería D. Agustín Somoza y Valcarce, asimismo clérigo de menores, 
vecino de Casar de Cima, en la parroquia de Pinol. Formaba parte de 
esa tercera generación de los Valcarce de Villastrille, pues también era 
nieto de otra de las hermanas del fundador. Ejercería sus funciones de 
capellán hasta 1770, y tras él sería nombrado D. Joseph Gago, quien en 
1797, al ascender a un beneficio con mayores rentas, dejaría el cargo. A 
partir de entonces, ocuparía el puesto de capellán D. Joaquín Méndez, 
vecino de la Casa de Villastrille. 

En general, cada vez que se producía una vacante, el nombramien-
to del nuevo capellán no estaba exento de controversias. En ocasiones, 
competían dos o más candidatos que consideraban tener la misma legi-
timidad a ocupar el puesto. Esta situación, lógicamente, se iría compli-
cando en la medida en que el número de candidatos se multiplicaba por 
cada nueva generación, en función del grado de parentesco.

En cualquier caso, la entrada en el siglo XIX no fue especialmente 
favorable para la capellanía de Nuestra Señora del Rosario. Su capellán, 
D. Joaquín Méndez, estaba ausente de ella la mayor parte del tiempo, sin 
cumplir con su compromiso de celebrar las misas semanarias que esta-
ban estipuladas. En 1802, el señor visitador le hizo una primera adver-

24	Ajuste de cuentas de la capilla de Nuestra Señora del Rosario, 1739. Archivo Diocesano de 
Lugo. Sección «Pleitos Civiles».



89

tencia, que dejaría por escrito en el libro de visita, donde le recriminaba 
su actitud. Las llamadas de atención prosiguieron en años sucesivos y ya, 
en 1812, se le exigiría por vía judicial que presentase los recibos de estar 
al corriente de sus obligaciones, pues la deuda contraída era considera-
ble y la estaba sufragando en su nombre el cura párroco de Proendos.

En ese momento se estaba entrando de lleno en el proceso desamor-
tizador que se había iniciado en tiempos de Carlos IV, tomando una 
especial relevancia a raíz del Gobierno constitucional de 1812, al seguir 
las directrices marcadas por las políticas de Napoleón y de su hermano 
José. Este periodo sería determinante para la continuidad y superviven-
cia de las capellanías, cuyo proceso veremos con mayor detalle en el 
próximo capítulo.

 





91

capítulo v

las leyes de desamortización y el fin de las capellanías

La desaparición de la mayor parte de las capellanías en España vino 
de la mano de las políticas desamortizadoras que se emprendieron a 
comienzos del siglo XIX. Este proceso también se vivirá irremediable-
mente en las capellanías del arciprestazgo de Amandi.

En buena medida, como ya hemos apuntado, la desamortización de 
bienes se desencadenó principalmente por la escasez cada vez más acu-
ciante de terrenos productivos de libre circulación, lo que lastraba el de-
sarrollo agropecuario del país. Buena parte de la responsabilidad de esta 
situación se debía a la práctica de retirar del mercado las propiedades 
que pasaban a formar parte del patrimonio de la Iglesia.

Cuando una propiedad está en poder de una persona o de una ins-
titución, y ha sido retirada de su posible comercialización, se dice que 
esa propiedad está «amortizada». Por contra, el proceso por el cual se 
incorporan nuevamente al libre mercado esas propiedades se denomi-
na «desamortización». Los bienes, pues, pasaban de estar en manos de 
propietarios que no permitían su libre circulación (bienes de manos-
muertas) a otras en que circulaban libremente en transacciones de com-
praventa o de intercambio comercial. 

Lo vimos al comienzo de este libro: la excesiva proliferación de ca-
pellanías a lo largo de la Edad Moderna había desencadenado un serio 



92

problema a nivel nacional para la libre circulación de buen número de 
bienes raíces e inmuebles, pues estos habían quedado hipotecados a per-
petuidad con el fin de garantizar la subsistencia de las capellanías y se 
prohibía su venta o enajenación. Otro tanto podríamos decir del incre-
mento de vínculos y mayorazgos que se fueron formalizando durante 
ese mismo período de tiempo, con idea de preservar los patrimonios 
familiares. Llegó un momento en que la superficie de terrenos produc-
tivos en condición de libre mercado era claramente insuficiente para el 
natural desarrollo económico y progreso del país.

La gravedad de la situación ya era evidente a mediados del siglo 
XVIII. Intelectuales de la talla de Campomanes denunciarían en sus es-
critos el peligro que se seguía de no prohibir de manera urgente la ad-
quisición de propiedades de manos-muertas. Él defendía la máxima de 
que «la población es mayor y más permanente donde los bienes raíces 
circulan mejor entre los vasallos seculares, sin salir de ellos, como fondo 
necesario para su prosperidad general».25 En su análisis, los principales 
males provenían de la concentración de propiedades de manos-muertas 
en poder de las corporaciones religiosas, cuyos bienes, por privilegios 
de regalías que se remontaban a los tiempos de la Edad Media, estaban 
exentos de contribuir a la Hacienda pública, ya fuese por concepto de 
diezmos, primicias u otro tipo de ofrendas voluntarias de los fieles. El 
origen de estas regalías habría que situarlo en aquella época medieval, 
y se debió al convencimiento del poder regio de que el clero debía ser 
favorecido económicamente para facilitar su labor pastoral. La jerarquía 
eclesiástica, por su parte, a partir del Concilio Lateranense, en 1179, 
prohibiría tanto la enajenación de los diezmos como la de todos aque-
llos bienes raíces que hubieran sido donados a la Iglesia. Esta medida, a 
pesar de ir contra los intereses de la Hacienda pública, fue apoyada por 
el poder civil, con el objetivo de fomentar la dotación de iglesias, mo-

25	Pedro Rodríguez Campomanes: Tratado de regalía de amortización. Madrid, 1765, p. II 
del prólogo.



93

nasterios y conventos, en gran medida vía donaciones provenientes de 
la propia realeza, aristócratas y grandes señores territoriales.

Seis siglos después de aquel concilio, la práctica sistemática de «es-
piritualizar» las propiedades que pasaban a formar parte del patrimonio 
de la Iglesia estaba teniendo consecuencias imprevistas, entre ellas el 
hecho de restar incentivos al propio campesinado a la hora de traba-
jar la tierra, al no tener acceso a su propiedad, mermando el fomento 
de la agricultura en España y su necesario desarrollo. Así lo entendería 
también Gaspar Melchor de Jovellanos al emitir su célebre Informe de 
la ley agraria, en 1793. El objetivo del Informe era precisamente seña-
lar dónde radicaban los mayores obstáculos para el desarrollo econó-
mico del país. Entre sus conclusiones, destacaba el papel que jugaba la 
amortización de los bienes eclesiásticos, siendo esta la principal causa 
del atraso de la agricultura en España. Su solución pasaba por reducir «a 
propiedad particular los baldíos, y el estado logrará un bien incalcula-
ble. Vendidos a dinero o a renta, repartidos en enfiteusis o en foro, ena-
jenados en grandes o en pequeñas porciones, la utilidad de la operación 
puede ser más o menos grande, o más o menos pronta, pero siempre 
será infalible, porque el interés de los adquirentes establecerá al cabo en 
estas tierras aquella división, aquel cultivo, que según sus fondos y sus 
fuerzas, y según las circunstancias del clima y suelo en que estuvieren, 
sean mas convenientes, y cierto que si las leyes les dejaren obrar, no hay 
que temer que tomen el partido menos provechoso.»26 Y, en otro lugar, 
sostenía que «si fuese vana esta esperanza y el clero se empeñase en 
retener su propiedad territorial, a lo menos la prohibición de aumentar-
la es ya indispensable.» Y así sería. Las recomendaciones de Jovellanos 
llevarían a Carlos IV a poner en marcha su política desamortizadora, 
la cual alcanzaría su máxima expresión con los gobiernos liberales de 
mediados del siglo XIX.

26	Melchor Gaspar de Jovellanos: Informe de la Sociedad Económica de esta Corte al Real y 
Supremo Consejo de Castilla en el Expediente de ley agraria. Madrid, 1795, p. 15.



94

Esa primera mitad del siglo fue un permanente pulso entre las políticas 
desamortizadoras de los gobiernos liberales y la oposición que presentaba 
la Iglesia en defensa de sus intereses. Desde 1820 en adelante, se sucede-
rían una serie de leyes de carácter restrictivo, cuyo principal objetivo era 
la prohibición de nuevas adquisiciones de bienes de manos-muertas. Asi-
mismo, se iniciaría la expropiación forzosa de los bienes «espiritualizados», 
con idea de ser devueltos a la libre circulación mediante públicas subastas. 
Ello afectaría a todos los bienes de fundaciones de patronato eclesiástico, 
como los beneficios curados, pero también a las llamadas fundaciones 
familiares de patronato de sangre, ya fuesen de elección activa o pasiva.

Recordemos que las fundaciones de patronato familiar podían ser 
de dos clases, en función del destino de sus bienes: cuando pasaban a 
formar parte del patrimonio de la Iglesia, convirtiéndose en bienes ecle-
siásticos, hablábamos de «capellanías colativas de sangre»; por el con-
trario, cuando los bienes permanecían en poder de la familia que ejercía 
el patronato, se denominaban simplemente «capellanías laicales», en 
cuyo caso no eran más que bienes de titularidad particular que queda-
ban gravados con determinadas cargas eclesiásticas, o sea, un número 
de misas anuales en memoria de su fundador. En ambos casos, para que 
fuesen auténticas fundaciones y no simples aniversarios o memorias de 
misas, se requería que los bienes raíces que pasaban a formar parte del 
sustento de la fundación quedasen claramente determinados y se segre-
gasen del resto de bienes del patrimonio familiar.

Esta división de capellanías entre «laicales» y «colativas» sería deci-
siva a la hora de aplicar las leyes desamortizadoras. En concreto, el asun-
to de las capellanías supondría en cierto modo un quebradero de cabeza 
para los legisladores, hasta el punto que sería necesaria desarrollar una 
normativa específica al margen de la leyes generales.

En estas fundaciones pías entraba un doble interés: por una parte 
el de la Iglesia, pues en gran medida era la propietaria de los bienes, o 
cuando menos la responsable de vigilar por el cumplimiento de las mi-
sas estipuladas; por otra parte el de las familias particulares, porque eran 



95

las usufructuarias de los bienes raíces, o incluso sus propietarias, y, en 
cualquier caso, las responsables de presentar al que había de ser capellán 
de la fundación para cumplir con las cargas estipuladas por su fundador. 
Los legisladores, pues, se verían obligados a encajar en su legislación las 
expropiaciones de bienes pertenecientes a la Iglesia como corporación, 
preservando al tiempo los intereses individuales de las familias.

La legislación que promulgaron para las capellanías colativas tuvo 
dos fases muy diferenciadas: la primera comprende desde 1820 hasta el 
Concordato de 1851; la segunda desde el Concordato al Convenio defi-
nitivo con la Santa Sede de 1867.

La base legislativa para la desamortización de las capellanías cola-
tivas fue la ley de 19 de agosto de 1841, la conocida como Ley de Des-
vinculación, en la que se determinaba la manera en que los herederos 
debían realizar la división de bienes procedentes de mayorazgos, y sus 
efectos sobre las testamentarías. La ley, para el caso de las capellanías 
colativas de sangre, adjudicaba a los parientes directos del fundador los 
bienes adscritos a la fundación, a pesar de que jurídicamente su titulari-
dad correspondiese a la Iglesia, la cual los consideraba como auténticos 
beneficios eclesiásticos. Además, esta medida expropiatoria solo llegó a 
afectar a las capellanías colativas de sangre, pues las laicales y merelegas, 
en las que los bienes reunían la condición de mayorazgos, tendrían otras 
disposiciones y no se vieron tan perjudicadas. Por eso esta ley nunca 
llegaría a ser aceptada de buen grado por la Iglesia y sería recurrida 
sistemáticamente por la vía judicial. Habría que esperar al Concordato 
del año 1851 para que la Santa Sede lograse un acuerdo con el Estado es-
pañol para derogarla, aunque fuese de nuevo restablecida por otro Real 
decreto de 20 de abril de 1852, y confirmada más tarde por el de 6 de 
octubre de 1855, nuevamente suspendida por un Real decreto de 28 de 
noviembre de 1856, entrando definitivamente en vigor por el Convenio 
de 1867 con la Santa Sede. Evidentemente, el destino dado a los bienes 
eclesiásticos era un tema de vital importancia para la Iglesia y las órde-
nes religiosas, así como para los intereses del Estado.



96

La aplicación de las leyes desamortizadores se aplicaron sin demo-
ra, pero el problema se suscitó precisamente a la hora de adjudicar los 
bienes eclesiásticos vinculados a una capellanía, pues estos debían pa-
sar a los herederos o a sus nuevos titulares como libres de cargas, en el 
sentido de que posteriormente podrían ser enajenados libremente sin 
trabas de ninguna clase, y, sin embargo, esto no era así, pues estos te-
nían la carga de misas estipuladas por su fundador; una carga que debía 
ser asumida y cumplida por el nuevo propietario. Esta cuestión era de 
no poca importancia práctica, pues muchas familias, al pretender los 
obispos que redimiesen y cumpliesen con las misas que soportaban los 
bienes de las antiguas capellanías, alegaban que ellos habían adquirido 
esos bienes como libres de cargas, lo cual no era del todo cierto, pues la 
adquisición de esos bienes se sujetaba a lo dispuesto en la ley de 1841, y 
en ella se decía claramente que quedaría siempre la obligación de asu-
mir las cargas a las que los bienes estuviesen afectos.

La cuestión de las capellanías laicales era muy diferente. Estas si-
guieron el mismo protocolo aplicado para los mayorazgos familiares. 
Hubo una primera iniciativa, promulgada por Carlos IV, para prohibir 
la constitución de nuevas vinculaciones civiles. El preámbulo de la ley 
era suficientemente esplícito:

«Teniendo presente los males que dimanan de la felicidad que ha ha-
bido en vincular toda clase de bienes perpetuamente, abusando de la 
permisión de las leyes, y fomentando la ociosidad y soberbia de los po-
seedores de pequeños vínculos o patronatos, y de sus hijos y parientes, 
y privando de muchos brazos al ejército, marina, agricultura, comercio, 
artes y oficios; he resuelto que desde ahora en adelante no se puedan 
fundar mayorazgos, aunque sea por vía de agregación, o de mejora de 
tercio y quinto, o por los que no tengan herederos forzosos, ni prohibir 
perpetuamente la enajenación de bienes raíces o estables por medios 
directos o indirectos, sin proceder licencia mía […]»27

27	Novísima Recopilación de Leyes: Libro X, Título XVII De los mayorazgos, Ley XII Prohi-
bición de fundar mayorazgos y perpetuar la enajenación de bienes raíces sin Real licencia. 
Refrendada por Carlos IV, el 28 de abril de 1789. p. 115.



97

Como esta medida no contemplaba de manera específica las vin-
culaciones eclesiásticas que estaban sujetas a capellanías u otras obras 
pías, las familias que pretendían fundar mayorazgos los ocultaban bajo 
la figura jurídica de fundaciones religiosas de patronato lego, con lo que 
sus bienes seguían en su poder y dominio, sin perder la condición de 
vínculo y mayorazgo. Este fue uno de los motivos que explican la pro-
liferación de capellanías laicales en los primeras décadas del siglo XIX, 
más por cuestiones de estrategia económica que por convenciones espi-
rituales o de fe. Así, en el arciprestazgo de Amandi, las grandes familias 
fundarían capellanías como las de la Casa Grande o el Pazo de Ribas, en 
la parroquia de Rosende. Ello dio lugar a que el propio Carlos IV quisie-
ra enmendar su decreto de 1789, para atajar la situación.

«A fin de evitar dudas en la inteligencia de la cláusula del decreto de 28 
de abril de 1789, que dice “ni prohibir perpetuamente la enagenación 
de bienes raíces o estables por medios directos o indirectos”; declaro 
se deben entender comprendidas en ellas las capellanías y cualesquiera 
otras fundaciones perpetuas, sin que se puedan hacer, no precediendo 
licencia mía a consulta de la Cámara, ni con otros bienes que los que se 
expresan en dicho decreto por lo respectivo a los mayorazgos.»28

El paso definitivo para la aplicación de las medidas desamortiza-
doras se daría con el decreto de 27 de septiembre de 1820, promulgado 
en las Cortes de Cádiz, por el que se suprimían todos los mayorazgos y 
patronatos. Su artículo primero decía lo siguiente:

«Quedan suprimidos todos los mayorazgos, fideicomisos, patronatos 
y cualesquiera otra especie de vinculaciones de bienes raíces, muebles, 
semovientes, censos, juros, foros o de cualquiera otra naturaleza, los 
cuales se restituyen desde ahora a la clase de absolutamente libres.»29

28	Novísima Recopilación de Leyes: Libro I, Título XII De la fundación de Capellanías per-
petuas y de Patrimonios, Ley VI Prohibición de hacer Capellanías u otras fundaciones per-
petuas sin la Real licencia y demás requisitos que se previenen. Dada por Carlos IV el 20 de 
febrero de 1796. p. 100.

29	Colección de decretos de las Cortes: Tomo VI, Decreto XXXVIII de fecha 27 de septiembre 
de 1820, Supresión de toda especie de vinculaciones. Madrid, Imprenta Nacional, 1821, p. 145.



98

Superado el periodo constitucional, el decreto fue derogado por Fer-
nando VII en 1823, pero nuevamente sería aprobado siendo ministro 
de Estado y de Hacienda Juan Álvarez Mendizabal, entrando definitiva-
mente en vigor a partir de agosto de 1836.

Este sería el final para la mayor parte de las capellanías que aún 
permanecían activas a mediados del siglo XIX en el arciprestazgo de 
Amandi. La restitución de los bienes raíces adscritos a ellas en no pocas 
ocasiones desencadenaría conflictos de intereses entre herederos de los 
fundadores, que acabarían resolviéndose en los tribunales. Este fue el 
caso, por ejemplo, de la capilla de San José de Lobios. Había sido fun-
dada por D. Domingo Varela en 1706, y clausurada en 1841. En 1905, 
la Gaceta de Madrid publicaba un anuncio que recogía la demanda pre-
sentada en el juzgado de primera instancia de Monforte por parte de 
una serie de familiares del fundador que optaban a los bienes de la ca-
pellanía. Otras personas pertenecientes a otra rama familiar habían a su 
vez interpuesto un recurso en el juzgado de Lugo. Entablada la cuestión 
de competencias entre un juzgado y otro, la Sala de lo civil de la Au-
diencia territorial de la Coruña, por sentencia dada el 26 de septiembre 
de 1904, declaró que la competencia recaía en el juzgado de Lugo, por 
lo que el juez de primera instancia, D. Félix Jarabo y García, decidió lla-
mar a todos los familiares que creyesen tener derecho a los bienes de la 
capilla de San José, para que comparecieran a declarar su legitimidad en 
el plazo de treinta días. Entre los que se presentaron figuraban Rosa Ál-
varez Cid y Severino Bouza Díaz, su marido, vecinos de San Vicente de 
Pinol; Manuel Álvarez Álvarez, Ramón Álvarez, Castor Álvarez Álvarez, 
Ángela Álvarez Carnero, todos ellos vecinos de San Salvador de Figuei-
roá; Rosa Carnero Rodríguez, María del Socorro Carnero Fernández, 
casada con Pedro Álvarez Díaz; María Manuela Carnero Fernández y 
su marido Manuel Álvarez Pérez, vecinos de San Martín de Arrojo; D. 
Jacinto Carnero Rodríguez, cura de Santa Cruz de Brosmos; D. José 
Carnero Fernández, labrador y vecino de San Jorge de Santiorxo; Dª 
Manuela Carnero Rodríguez, propietaria y vecina de Santa Marina de 



99

Parada de Sil; Rosa Guitián Carnero, con su marido Rogelio Díaz Qui-
roga, labradores ambos y vecinos de Santiorxo; Jenara Guitián Carnero, 
con su esposo José Vázquez Pérez, labradores y vecinos de San Martín 
de Liñarán; Dª Petra Carnero Fernández y su esposo D. Juan Antonio 
Rodríguez Pérez, labradores y vecinos de Santa María de Proendos, y Dª 
Asunción Carnero Fernández, viuda, también de la feligresía de Proen-
dos. Los bienes en litigio estaban situados en las parroquias de Lobios y 
de Santa María de Amandi. Aún no ha sido posible localizar el desenlace 
de este pleito, pero nos sirve de referencia para entender cuál fue el nivel 
de disputa entre familiares para hacerse con unos bienes que revertían 
nuevamente al libre comercio.

La capellanía de San José de Lobios fue una de tantas que a mediados 
del siglo XIX vería cómo el proceso desamortizador daba por concluida 
la función piadosa para la que habían sido constituidas. Todos los bienes 
vinculados a ellas quedaron liberalizados a partir de entonces, desenca-
denando también en muchos casos pleitos por la herencia del fundador.





101

epílogo

La capellanía del Glorioso San José de Lobios es una buena muestra del 
desenlace que tuvieron este tipo de fundaciones. Ocho o nueve genera-
ciones después de su fundación, el número de familiares del fundador 
podía ser más que significativo. Dirimir esta clase de conflictos entre 
familiares en cuarto, quinto o sexto grado de parentesco no era tarea 
sencilla y requería de tiempo. Lejos quedaban las inquietudes espiritua-
les que en su día motivaron al fundador; ahora ya solo estaban en juego 
los aspectos económicos y el acceso a unas propiedades que revertían al 
libre comercio.

Lo cierto es que del casi centenar de capellanías que se contabiliza-
ron en el arciprestazgo de Amandi a lo largo de la Edad Moderna, solo 
unas pocas han logrado sobrevivir. Algunas de las que fueron fundadas 
durante ese período habían sido clausuradas por la propia autoridad 
eclesiástica por defectos de funcionamiento, otras lo fueron por deci-
sión de sus propios patronos, como fue el caso de la del Glorioso San 
Pedro de Santiorxo. En muchas ocasiones, sus edificios fueron demoli-
dos y sus materiales reutilizados en la construcción de un muro o de una 
vivienda. En estos casos, por lo general, no queda ningún rastro de ellas. 

Hoy, en la memoria de los vecinos de un lugar donde en su día hubo 
una capilla o una ermita, puede persistir un leve recuerdo de su existencia, 
pero a veces ni siquiera son capaces de identificar el sitio exacto donde es-
tuvo ubicada. Cuando la toponimia de un lugar hace referencia a un santo 
o una santa, es muy probable que en algún tiempo existiese allí una ermi-
ta. En la parroquia de Amandi, por ejemplo, se encuentran los lugares de 



102

San Pedro, Santo Tirso y Santa Locaia, todos ellos en su día con ermita. 
La capilla de San Pedro ya no tiene uso religioso, pero aún se conserva en 
pie. En ella se estuvo celebrando la misa por el día del santo patrón hasta 
hace más o menos cuatro décadas. Sin embrago, ya nadie recuerda dónde 
estuvo exactamente la de San Tirso, y en el caso de Santa Locaia los veci-
nos ni siquiera tienen certeza de si en algún momento existió. Lo mismo 
pasa con las de San Paio, en San Martiño de Anllo, o de Santa Marta en 
Barantes, situadas en lugares que comparten su nombre con el de la capi-
lla. Podrían ponerse otros cuantos ejemplos más.

Hoy día no llega a media docena las capillas que siguen funcionando 
como tales en el concello de Sober. Todas ellas cumplen actualmente 
una misma función: convocar al vecindario a una cita lúdico festiva, 
preservando la festividad religiosa del santo patrón. Ese día es motivo 
de reencuentro para toda la vecindad. Junto a la celebración religiosa, se 
mantienen las tradiciones populares. La procesión del santo alrededor 
de la ermita se compagina con la posterior pancetada o con la orquesta 
y el baile de la noche.

En su momento, muchas de las capillas del arciprestazgo de Amandi 
tuvieron para los feligreses de su entorno una importancia vital, pues no 
era infrecuente que resultase complicado acudir, sobre todo en los días 
de invierno, a la iglesia parroquial para oír la misa dominical, pues la 
crecida de los riachuelos o la nieve en los caminos dificultaban enorme-
mente los desplazamientos.

Pero las capillas y ermitas tenían también un componente claramen-
te social, lugares de encuentro al margen de la disciplina eclesiástica del 
cura párroco. Se podía mostrar mayor apego a la capilla local que a la 
propia iglesia parroquial. Los mismos vecinos eran quienes se encarga-
ban de su acondicionamiento y cuidado, a pesar de las muchas adver-
tencias que en ocasiones dejaron por escrito en los libros de fábrica los 
señores visitadores en su visita pastoral. Un buen ejemplo de ello son 
la capilla de A Barca, que ha recuperado recientemente la tradición de 
reunir a los vecinos de San Esteban de Anllo por la festividad de Santa 



103

Isabel, el primer fin de semana de julio, o la ermita de San Marcos, en 
Arxemil, que sigue celebrando el San Vitoiro en el último fin de semana 
de agosto, o la de Vilachá de Doade, en el día de San Antonio de Padua, 
el 13 de junio.

El conocimiento histórico que actualmente tenemos de cada una 
de estas capillas y ermitas que estuvieron activas en el arciprestazgo de 
Amandi es muy desigual. Haría falta un mayor esfuerzo de investiga-
ción para conocer cuáles fueron sus recorridos individuales, desde el 
momento de su fundación hasta el de clausura. En el Archivo Diocesano 
de Lugo existe una documentación sin duda muy valiosa, pero insufi-
ciente si no se completa con la que actualmente conservan algunas casas 
particulares del concello de Sober, dado que muchos de los capellanes 
que en el pasado optaron a dichas capellanías provenían de ellas.

Este libro es una primera aproximación a las capellanías del arci-
prestazgo de Amandi en tiempos de la Edad Moderna. Soy consciente 
que habrá muchos puntos discutibles y datos insuficientemente contras-
tados, pero no deja de ser una propuesta para profundizar sobre este 
tema en próximos trabajos. Ese es uno de los objetivos que se propone 
el Centro de Estudios Históricos de Sober (CEHIS), de reciente 
creación, en el que se pretende dar cabida a todo tipo de iniciativas que 
redunden en un mayor conocimiento de la historia local.







La fundación de capellanías y legados píos a lo largo de la Edad 
Moderna fue un fenómeno típicamente hispánico, que tendría 
especial relevancia en el Reino de Galicia. También la tuvo sin 
duda para el antiguo arciprestazgo de Amandi —actual concello 
de Sober—, donde al menos llegarían a contabilizarse, que ten-
gamos constancia, ochenta fundaciones durante aquel período. 

Las capellanías se dividían en colativas y laicales, siguiendo cri-
terios de carácter canónico y eclesiásticos. Por lo general, cum-
plían una doble función: por un lado, eran la manifestación 
piadosa de su fundador, el cual dejaba instituidas un número de 
misas anuales en su memoria, con la esperanza de que gracias a 
ellas fuese más liviano el tránsito de su alma por el purgatorio; 
por otro, era una manera de garantizar el sustento de algún fa-
miliar que quisiese seguir la carrera clerical. Para ello debía do-
tarse económicamente a la capellanía, para poder satisfacer las 
misas y la congrua de su capellán, hipotecando a perpetuidad 
una serie de propiedades, que se enajenaban del patrimonio fa-
miliar. En la gran mayoría de los casos, esos bienes pasaban a 
poder de la Iglesia y adquirían la condición de «espiritualiza-
dos», retirándose de la libre circulación y prohibiendo futuras 
transacciones de compraventa o trueques.

A finales del siglo XVIII, la excesiva proliferación de capellanías 
llegaría suponer un problema evidente para el desarrollo econó-
mico del país, pues el importante volumen de bienes raíces vin-
culados a ellas, y retirados del libre mercado, hacía muy difícil el 
acceso del campesinado a su propiedad, mermando considera-
blemente la capacidad de producción agropecuaria. 

Este libro analiza el alcance que tuvo aquella situación en el ar-
ciprestazgo de Amandi y, además, hace un recuento pormeno-
rizado de las capellanías que existieron a lo largo de la Edad 
Moderna, partiendo de documentos que se han conservado en 
diferentes archivos, ya sean públicos o privados.


