JOSE MARIA LAGO BORNSTEIN

LAS CAPELLANIAS EN EL
ARCIPRESTAZGO DE AMANDI

La fundacién de obras pias como fuente
de recursos econdmicos y prestigio social

Apuntes para la historia
de Sober

SOBER 2025






LAS CAPELLANIAS EN EL
ARCIPRESTAZGO DE AMANDI






JOSE MARIA LAGO BORNSTEIN

LAS CAPELLANIAS EN EL
ARCIPRESTAZGO DE AMANDI

LA FUNDACION DE OBRAS PIAS COMO FUENTE
DE RECURSOS ECONOMICOS Y PRESTIGIO SOCIAL

APUNTES PARA LA HISTORIA DE SOBER
N.c6

OS NABAS / SOBER 2025



© del texto: José Marfa Lago Bornstein, 2025
© de las fotografias: el autor.

Correo electrénico: laluna@nova.es
Depésito Legal: LU 45-2025

Impresion y encuadernacion: Fragma Centro Gréfico
1% Edicién: abril 2025



Agradezco a todos los vecinos de aquellos lugares donde en su dia existié una
capilla o una ermita la informacién que me han facilitado para poder locali-
zar sus antiguos emplazamientos, aunque no siempre, desgraciadamente, me
ha sido posible despejar totalmente esa incognita.






INDICE

PROLOGO

Capitulo I
LA FUNDACION DE CAPELLANTAS EN SU PERSPECTIVA CANONICA

Capellanias colativas o eclesidsticas
Capellanias laicales o merelegas

Consideraciones finales en cuanto a la tipologia de las capellanias

Capitulo II
FUNDACION DE CAPELLANTAS EN SU PERSPECTIVA HISTORICA

Capitulo III

LAS CAPELLAN{AS DEL ARCIPRESTAZGO DE AMANDI
EN LA EDAD MODERNA

Capitulo IV

LA CAPELLANIA DE NUESTRA SENORA DEL ROSARIO
EN LA IGLESIA DE PROENDOS

Capitulo V
LAS LEYES DE DESAMORTIZACION Y EL FIN DE LAS CAPELLANIAS

EPILOGO

11

17
19
21
26

29

47

77

91

101






PROLOGO

La fundacién de capellanias ha sido desde antiguo una costumbre espe-
cialmente arraigada en el mundo hispano, mayor que la que se observa
en otros paises de nuestro entorno geografico y cultural. Surge a media-
dos del siglo XIII, en una época en que la sociedad civil vive inmersa en
profundas creencias religiosas, y especialmente temerosa de la muerte.
Es entonces cuando los reyes y la alta nobleza comienzan a dotar lega-
dos pios y fundar capellanias en base a disposiciones testamentarias,
con objeto de preservar su memoria y facilitar el transito de su alma por
el purgatorio. Para ello tenfan que consignar una serie de bienes raices
que hipotecaban a tal efecto, y con el producto de sus rentas garantiza-
ban un numero determinado de misas anuales.

Esas primeras capellanias tuvieron como principal objetivo servir
como pantedn familiar donde acoger los restos del fundador y los de sus
descendientes. En un primer momento, serian erigidas en el interior de
las iglesias, ya fuese adscribiéndolas a altares preexistentes o en espacios
de nueva construccidn, expresamente concebidos para tal fin. La inicia-
tiva de fundar una capellania para preservar el recuerdo de su fundador
se irfa extendiendo rapidamente entre las grandes familias de la aris-
tocracia, y a comienzos de la Edad Moderna pasaria a ser una practica
habitual, pues con ellas se reforzaba el prestigio social del linaje familiar.

La premisa de toda capellania era la celebracion de un determinado
nimero de misas en memoria de su fundador. En el origen, pues, se
buscaba satisfacer una cuestion estrictamente de indole religiosa, en el
convencimiento de que un mayor numero de misas reducia el tiempo de
espera que el difunto debia aguardar en su acceso al paraiso. A ello, por

11



lo general, se afiadia que el capellan encargado de oficiar esas misas solia
ser familiar directo del fundador, y su sustento provenia de los réditos
que generaban los bienes hipotecados en favor de la capellania.

En este sentido, los dos aspectos fundamentales que intervenian en
la fundacion de una capellania eran, por un lado, el nimero de misas
anuales que se estipulaba, y por otro, la dotacion necesaria para costear
esas misas, asi como el sustento del capellan que debia decirlas. De este
modo, la fundacién de capellanias, ademas de su evidente componen-
te religioso y espiritual, se entenderia como un recurso econémico de
ambito familiar, que con el tiempo seria el que acabase por prevalecer.

A comienzos del siglo XVII, la fundacién de capellanias ha pasado
der ser la iniciativa exclusiva de unos pocos privilegiados, a ser un
objetivo que esta ya en el punto de mira de un sector cada vez mas
amplio de la poblacion. Se ha convertido en una alternativa asequible
para allanar el futuro de algtn hijo o de algun familiar cercano. Por
lo general, seran los propios miembros del clero quienes participen
de manera mas activa en esas fundaciones. La capellania se ha ido
convirtiendo en una salida relativamente sencilla para acceder al es-
tamento del clero y disfrutar de los privilegios que ello conllevaba.
Pero, en la mayoria de los casos, ese acceso al sacerdocio a través de
una capellania implicaba necesariamente la aportacion de una serie de
bienes raices por parte del fundador, que se segregaban de su patrimo-
nio familiar y pasaban a formar parte del de la Iglesia, adquiriendo la
condicion de bienes «espiritualizados». Fundar una capellania, pues,
suponia en gran medida una inversiéon econémica cuya contrapartida
inmediata era el aumento del capital social que ello reportaba. La Igle-
sia, por su parte, salia evidentemente beneficiada con esta dindmica, al
incorporar a su patrimonio de manera perpetua un capital en bienes
raices que no admitia posteriores segregaciones ni enajenaciones. La
Iglesia, obviamente, incentivaba como institucion esa via de acceso al
sacerdocio a través de la creacion de capellanias, reservando para sila
colacion de las 6rdenes mayores.

12



Los fundadores, al formalizar la escritura publica ante notario, insti-
tuian en ese mismo acto un vinculo sobre aquellos bienes que quedaban
sujetos a la capellania, del mismo modo que se actuaba cuando se queria
preservar el patrimonio familiar a través de un mayorazgo de sangre.
Esta condicion, que impedia el libre intercambio comercial de los bienes
vinculados, acabaria en la segunda mitad del siglo XVIII restringiendo
de tal modo el desarrollo rural y la economia agraria que obligaria a
adoptar medidas por parte de la administracion del Estado para corre-
gir la situacion. La concesion de nuevos vinculos se limitaria de forma
drastica, con el propdsito de dinamizar el mercado agropecuario en Es-
pana, y, finalmente, los mayorazgos serian abolidos en octubre de 1820,
en tiempos del Trienio Liberal. Esta circunstancia afectaba también a
la constitucion de nuevas capellanias, pero en un primer momento,
reinando Carlos IV y aprovechando un vacio legal, seria sorteada por
determinadas familias para instituir un tipo de fundaciones que si les
permitia formalizar sobre ellas vinculos de bienes con los que preservar
las condiciones econdmicas del capellan y la celebracién de las misas
estipuladas por el fundador. De este modo salvaban las limitaciones im-
puestas por las politicas restrictivas del Estado.

A finales del siglo XVIII, el nimero de fundaciones pias habia alcan-
zado unas cotas que hacian insostenible el sistema. La situacion daba pie
a todo tipo de irregularidades en la adjudicaciéon de nuevas capellanias
o en la sucesion de aquellas que quedaban vacantes. La conflictividad en
torno a las presentaciones de candidatos para ocupar el cargo de cape-
llan, o los problemas que surgian por la titularidad de los bienes «espiri-
tualizados», no habia hecho mas que aumentar a lo largo de toda la cen-
turia. Llegé un momento en que la adjudicacién de una capellania no
era mas que un medio de garantizarse un sustento de por vida, donde las
cuestiones ético religiosas habian quedado en un plano secundario. Mu-
chos de los candidatos a capelldan no eran mas que adolescentes menores
de edad, a veces sin conocimientos basicos del latin, y que no pretendian
otra cosa que recibir la primera tonsura en grado de clérigo acoélito, sin

13



aspirar a decir misa, para alcanzar la congrua de la capellania como sali-
da vital. Con el tiempo, esta situacion acabaria provocando un déficit de
sacerdotes para decir las misas dispuestas en las actas fundacionales de
las capellanias y en los testamentos de sus fundadores.

El panorama alcanzaria tal gravedad que llevaria a Carlos III a pro-
hibir en todo el territorio espaiol la fundacion de nuevas capellanias sin
su previo consentimiento. Lo que habia empezado siendo una iniciativa
piadosa, con un evidente sentido espiritual y religioso, siglos después
habia derivado en un problema que afectaba por un lado a las entra-
fas econdmicas del pais, pero por otro concernia también de manera
directa a las dltimas voluntades expresadas por los fundadores de esas
capellanias, cuestion esta que la Iglesia siempre puso de relieve para de-
fender su vigencia.

Sin duda esta fue una realidad que afectaria a todo el territorio na-
cional, pero, sobre todo, se manifestaria con mayor intensidad en el Rei-
no de Galicia. El territorio del arciprestazgo de Amandi, al sur de la
provincia de Lugo —actual concello de Sober— no seria una excepcion.

Este libro se propone repasar lo que supuso el fenémeno de las cape-
llanias en tierras del arciprestazgo de Amandi durante el periodo de la
Edad Moderna y hasta su decadencia final a raiz de la entrada en vigor
de leyes desamortizadoras de comienzos del siglo XIX. Buena parte de
esas capillas que en algiin momento de la historia estuvieron operativas,
hoy en dia han desaparecido, pero afortunadamente en el Archivo Dio-
cesano de Lugo atn se conservan suficientes documentos como para
hacernos una idea de su evolucién histdrica.

Actualmente solemos emplear el término capellania de manera am-
plia, sin tener en cuenta el contexto ni el rigor candnico de cada caso,
pues es frecuente que nos refiramos a ellas confundiéndolas con otro
tipo de obras pias como pueden ser las memorias de misas, los aniver-
sarios u otra clase de fundaciones y legados pios. En realidad, desde un
punto de vista canonico, la capellania tiene su propio sentido y signifi-
cado, que le confiere un estatus diferenciado. Por eso, creo conveniente

14



comenzar este trabajo haciendo un breve repaso a las diferentes catego-
rias de capellanias que se dieron a lo largo de la Edad Moderna. Conocer
el papel que desempenaron sus patronos, asi como el contenido de las
escrituras fundacionales, es basico para entender el significado que tu-
vieron estas iniciativas, tanto en su vertiente religiosa como econdmica.

En un segundo capitulo analizaremos con mayor profundidad el re-
corrido histdrico de estas fundaciones de obras pias y capellanias, desde
los albores de la Edad Moderna hasta su maxima implementacion en las
postrimerias del siglo XVIII.

Un tercer capitulo estara centrado en las fundaciones que se institu-
yeron concretamente en el territorio del arciprestazgo de Amnadi a lo
largo de la Edad Moderna.

En el cuarto capitulo se analiza de manera pormenorizada el caso
concreto de una capellania, la de Nuestra Sefiora del Rosario de la igle-
sia parroquial de Proendos. A través de sus vaivenes a lo largo del tiem-
po, nos haremos una idea de cdmo se desenvolvia el dia a dia de una
fundacion de estas caracteristicas. Se da la circunstancia, ademas, que
en la misma iglesia de Proendos se constituyeron, en un periodo relati-
vamente breve, hasta tres capellanias diferentes encomendadas a Nues-
tra Sefiora del Rosario.

Por ultimo, en el quinto capitulo analizaré el impacto que tuvieron
las politicas desamortizadoras del Estado liberal en las capellanias del
arciprestazgo de Amandi, y en qué medida fueron estas medidas las cau-
santes de su decadencia o no.

15






CAPITULO I

LA FUNDACION DE CAPELLANTAS EN SU PERSPECTIVA CANONICA

Aunque entre los especialistas existe discrepancia sobre el origen etimo-
légico del término capilla, la opinién mas extendida es que proviene de
la palabra francesa chapelle, diminutivo de «chape», que se traduce por
«capa protectora», y esa voz «chapelle» vendria a ser entonces una «capa
pequena» o «capilla». La tradicion cristiana asocia este término al gesto
que tuvo Martin de Tours, cuando rasgé su capa para ofrecerle la mitad
a un mendigo que no tenia con qué abrigarse. La leyenda cuenta que el
abad Marculfo, que vivié en Normandia (Francia) en la segunda mitad
del siglo VI, fue el primero que dio el nombre de “capella” a la media
capa de san Martin, la cual formaba parte del patrimonio de los reyes de
Francia, y sobre ella se prestaban los juramentos solemnes en aquellos
casos que lo requerian. Parece ser que esta «chapelle» acompanaba a los
reyes en el campo de batalla, con la esperanza de ser favorecidos en la
victoria. Al conservarse en el oratorio privado del monarca, el propio
oratorio terminaria siendo conocido como «chapelle», nombre que se
extenderia mds tarde a los oratorios particulares de los grandes sefiores
de la nobleza, y de ahi pasaria a los espacios reservados que estos habi-
litaban dentro de las iglesias parroquiales.

La definicion actual para el término capellania la encontramos en
el diccionario de la Real Academia: «Fundacién en la que ciertos bienes
quedan sujetos al cumplimiento de misas y otras cargas pias», y, a con-
tinuacion, recoge otras dos acepciones para esta entrada: las capellanias

17



colativas —aquellas que el ordinario erige en beneficio, reservando para
si la colacion— vy las capellanias laicales, en las que no intervenia la au-
toridad eclesidstica.

Asi pues, dos son las clases de capellanias en funcion de si intervie-
ne o no la autoridad eclesiastica —colativas o laicales— y, en cualquier
caso, tres los conceptos fundamentales que las definen: primero, que son
fundaciones, por lo general perpetuas; segundo, que existe obligacion
de decir un numero determinado de misas y, por ultimo, que hay una
serie de bienes que quedan sujetos a tal fin. Veamos brevemente qué
supone cada uno de estos conceptos.

Por fundacién se entiende el documento notarial en el que se reco-
gen las clausulas que determina el fundador a la hora de instituir una
capellania, una obra pia, un mayorazgo, etc. En dicho documento se
fijan tanto las obligaciones y cargas que contempla la capellania como
el modo de cumplirlas, incorporando todas aquellas condiciones que el
fundador considere, siempre y cuando no sean contrarias a derecho. Por
lo general, es en la escritura de fundacién donde se determina en qué
iglesia se han de oficiar las misas, seialando expresamente en qué altar
o capilla.

La obligacion de cierto niimero de misas era la condiciéon mas fre-
cuente de toda capellania, puesto que eran fundadas para obtener sufra-
gios por las almas de sus fundadores. Muchas, no obstante, solian tener
también otras cargas espirituales, como novenarios, letanias, etc.

Por ultimo, una serie de bienes sujetos a tal fin. Esto es, un conjunto
de inmuebles y bienes raices que por voluntad del fundador se destinan
alos fines de la capellania, segregandolos del resto del patrimonio fami-
liar cuando se trata de una fundacion laica, o pasando a titularidad de la
Iglesia si la capellania fuese eclesiastica.

Normalmente las capellanias se fundaban con animo de ser per-
petuas —requisito imprescindible en el caso de que fuesen capellanias
eclesiasticas—, pues el mismo concepto de fundacién implicaba de al-
gun modo cierta perdurabilidad para satisfacer sus fines; no obstante,

18



si se trataba de una capellania laical cuyos bienes, como mas adelante
veremos, podian revertir al patrimonio familiar, estas podian ser tem-
porales, acotadas a un determinado numero de afos o a la vida de un

individuo en concreto.

Capellanias colativas o eclesidsticas

Como ya hemos adelantado, las capellanias podian ser fundamental-
mente colativas o laicales, dos categorias excluyentes entre si no sélo por
aspectos formales que las hacen ser diferentes, sino por su misma na-
turaleza juridica, ya sea por la legislaciéon canénica o civil. Las colativas
eran aquellas que necesariamente debian ser instituidas por el ordinario
de la didcesis, erigiéndose como beneficio eclesiastico, con los mismos
criterios que regian para los beneficios parroquiales y sus capellanes, y
que el derecho canonico regula actualmente en sus canones 556-572.!
Sin embargo, las laicales se constituian como si de un fideicomiso vin-
cular se tratase, donde la autoridad eclesiastica solo intervenia para su-
pervisar que se cumpliesen las cargas espirituales de misas, pero supedi-
tandose en todo lo demas a la voluntad del fundador. Estas capellanias
también fueron conocidas como merelegas, mercenarias o cumplideras,
como luego veremos.

En las capellanias colativas era el obispo quien tenia la competencia
exclusiva de conferir la colacion canonica al aspirante a capellan, insti-
tuyéndole como clérigo de mayores drdenes, condicion que le facultaba
para poder celebrar la eucaristia. Este estaba obligado a decir una serie
de misas anuales en memoria del fundador, segiin hubiese quedado dis-
puesto en la escritura de fundacion. Cada capellania, por su condicién
de institucién privada, fijaba las cargas y obligaciones que el fundador
hubiese querido instituir en el momento de su constitucion, sin que

1 En el Derecho Canonico, la regulacion de los rectores de las iglesias y sus capellanes esta
recogida en los canones 556-572 del Capitulo VIII, Titulo III, Seccién II, Parte II, del
Libro II, que lleva por titulo «Pueblo de Dios», que comprende los canones 204 al 746.

19



existiese una norma establecida sobre cual debia ser el criterio a seguir
para determinar la prioridad de esas obligaciones. En cualquier caso, lo
que en definitiva determinaba la condicién de capellania colativa ecle-
sidstica era que los bienes sujetos a la fundacidn se «espiritualizaban»,
0 sea, se segregaban del patrimonio familiar del fundador y pasaban a
engrosar los de la Iglesia, sin que estos pudiesen revertir bajo ningin
concepto al control de su antiguo propietario ni de sus herederos.

La capellania colativa tenia necesariamente la condicién de perpe-
tua. El fundador, ademas de fijar las cargas y obligaciones, nombraba
un patronato para la capellania, el cual seria responsable del buen fun-
cionamiento de la misma y de la presentacién de los nuevos capellanes
cuando el puesto quedase vacante. En este sentido, en funcién de su
patronato, las capellanias colativas podian diferenciarse en familiares o
no familiares, dependiendo de si el patrono era pariente del fundador,
o bien se trataba de un patronato eclesial, vinculado a una iglesia o0 a un
oficio eclesiastico.

Las capellanias colativas familiares, también llamadas de sangre,
fueron las mas comunes en el arciprestazgo de Amandi a lo largo de
la Edad Moderna. El patrono era el encargado de proponer al nuevo
capellan cada vez que la capellania quedaba vacante, y si en el acta fun-
dacional el fundador habia preestablecido un orden para la sucesion,
estas se denominaban capellanias colativas familiares de patronato pa-
sivo; por contra, si el patrono tenia libertad para elegir al sucesor entre
varios candidatos, siempre familiares del fundador, se denominaban de
patronato activo.

En las capellanias familiares de patronato pasivo, pues, era requisito
imprescindible que la colaciéon hubiese de hacerse entre los miembros
de una determinada familia y en la manera establecida en las clausulas
de la escritura de fundacidn, respetando, por consiguiente, el orden pre-
fijado por el fundador para los sucesivos llamamientos. En ocasiones,
podia darse el caso de que hubiese una alternancia acordada entre dos
lineas familiares para cubrir una vacante en la capellania, de modo que

20



cada vez le corresponderia a una u otra rama de la familia proponer al
candidato.

En cuanto a las denominadas de patronato activo, es importante
reseflar que para que fuesen tenidas por tales era imprescindible que
el llamado a ejercer dicho patronato activo fuese familiar directo del
fundador; de no serlo, dicha capellania no podia ser considerada fami-
liar, aunque el derecho de presentacion recayese siempre en una familia
concreta. Esta condicion fue de vital importancia a la hora de aplicar las
leyes desamortizadoras, pues estas solo consideraron favorablemente a
aquellas capellanias que reunian su condicidon de «familiar», ya fuesen
de patronato pasivo o activo.

Una ultima clasificacion que ataiie a estas llamadas capellanias fami-
liares o de sangre vendria dada por como quedaba su patrimonio una
vez que estas se extinguian, por la circunstancia que fuese. En el caso de
que los bienes de la capellania no fuesen reclamados por nadie tras la
disolucién se denominaban subsistentes, pero cuando su extincion esta-
ba justificada y debidamente formalizada se denominaban extinguidas,
y en ese caso los bienes revertian a los herederos del fundador.

En cuanto a las capellanias colativas no familiares, como los bene-
ficios eclesidsticos, su patronato podia tener prerrogativas para elegir
libremente al candidato opositor al cargo de capellan (en general era el
propio obispo quien proponia y conferia la colacién), las cuales se deno-
minaban de libre eleccion, o bien su eleccion estaba siempre condiciona-
da a una iglesia o a un oficio eclesiastico, en cuyo caso de denominaban
de patronato eclesidstico particular.

Capellanias laicales o merelegas

Las capellanias laicales, también llamadas merelegas, mercenarias o
profanas, eran las que instituian los legos sin intervencién de la auto-
ridad eclesidstica, y no servian de titulo para acceder al sacerdocio, de
manera que en realidad venian a ser vinculaciones de mayorazgos que

21



1- CAPELLANIAS COLATIVAS O ECLESIASTICAS:

- Instituidas por el obispo y erigidas como beneficio eclesidstico
- Obligacion de celebrar misas por el alma del fundador

- Cargas y obligaciones propias segtin disposicion del fundador
- Como todo beneficio, son perpetuas

- Los bienes sujetos a la capellania quedan «espiritualizados»

- Se proveen mediante colacion canonica conferida por el obispo

1.1 FAMILIARES O DE SANGRE

1.1.1 Patronato activo
- Ejerce el patronato un familiar del fundador

1.1.1.1 Extinguidas
- Cuando el patronato deja de existir
- Los bienes son adjudicados a la familia del fundador
1.1.1.2 Subsistentes
- Son aquellas que tras el decreto de disolucion sus bienes
no son reclamados por nadie
1.1.1.1 Congruas
1.1.1.2 Incongruas
1.1.2 Patronato pasivo
- Colacién al individuo de una familia segun el orden establecido

1.2 NO FAMILIARES

1.2.1 Patronato eclesidstico particular
- Su patronato va siempre unido a una iglesia u oficio eclesiastico

1.2.2 Patronato de libre colacion
- Son conferidas libremente por el obispo

Cuadro 1. Clasificacién de las capellanias colativas, en funcién de las clausulas establecidas en
la escritura fundacional.

22



2- CAPELLANIAS LAICALES O MERELEGAS:

- No interviene la autoridad eclesidstica

- No hay decreto de ereccion del obispo, sino simple aceptacion

- Los bienes raices segregados permanecen en poder de los legos

- En ocasiones se confunden las capellanias laicales con otros tipos de

fundaciones pias y es importante conocer sus diferencias

2.1 DIFERENCIAS DE LAS CAPELLANTAS LAICALES CON:

2.1.1 Aniversarios de misas

- Las misas se pagan con la herencia, la cual queda hipotecada

- Los bienes de la capellania no pueden enajenarse, en cambio
los de un aniversario de misas si

- Los herederos del fundador de una capellania laica segregaran
los bienes sujetos a la capellania antes de hacer el reparto,
en el caso de los de los aniversarios de misas no es necesario

2.1.2 Legados pios

- Puede tratarse de cualquier donacién dejada por un difunto
para ser ejecutada por su heredero

- Técnicamente es toda porcion de bienes o rentas asignados por el
testador para una obra de piedad o beneficencia

- Hay muchas clases de legados pios en funcion de su objetivo

- De los tres posibles tipos de capellania —las fundadas por tltima
voluntad, las fundadas en vida del fundador pero que entraran
en vigor después de su muerte, y las fundadas y efectuadas en
vida del fundador— solo las del primer tipo son legados pios

2.1.3 Patronatos de legos

- Son aquellos en que los patronos son legos con derecho a nombrar
quién dice las misas que ha dejado estipuladas el fundador

- Se diferencian de los patronatos laicales, pues estos son los legos
fundadores que tienen derecho de presentaciéon en un beneficio
eclesiastico

Cuadro 2. Clasificacion de las capellanias laicales, en comparacién con otros tipos de legados
pios, memorias de misas y patrinatos de legos.

23



soportaban el gravamen de celebrar cierto numero de misas anuales en
determinadas iglesias, capillas o altares designados por los fundadores.
Se les decia mercenarias porque el sacerdote encargado de oficiar las
misas solo tenia derecho a la «merced» o remuneracién estipulada por
decirlas; y profanas, porque los bienes que quedaban vinculados a ellas
seguian siendo tenidos por «temporales», pudiendo revertir al patrimo-
nio familiar una vez que la capellania se clausuraba.

En estas capellanias laicales, por tanto, no habia decreto de ereccion
del ordinario, sino simple aceptacion por su parte, permaneciendo los
bienes raices vinculados a la capellania en poder de los legos en todo
momento, con las cargas y gravamenes que el fundador hubiese esta-
blecido.

A veces se suele confundir la capellania laical con otras clases de
legados pios, como pueden ser las fundaciones de memorias de misas,
aniversarios y patronatos de legos. Sin embargo, si las comparamos con
ellos, entenderemos mejor su esencia.

Las capellanias laicales podrian tener muchos puntos en comtn con
las fundaciones pias en general, pues muchas de ellas podrian ser con-
sideradas con todo rigor como capellanias, pues lo que las define basi-
camente, en un sentido amplio, es que en el acto de su constitucion se
segrega un conjunto de bienes del patrimonio del fundador, destinados
a perpetuidad a un fin religioso, ya sea la celebracion de misas u otro
tipo de servicios en favor del préjimo. Si los bienes que se segregan pa-
san a tener condicion de «espiritualizados» entonces la fundacién pia se
erige en eclesidstica y pasaria a ser una capellania colativa. Pero si, por
el contrario, la masa de bienes permaneciese en poder del fundador, y
el objeto de la fundacion fuese un servicio publico al préjimo, enton-
ces estarfamos hablando de que estas fundaciones pias se constituyen
como hospitales, hospicios, escuelas, etc. Ahora bien, si en lugar del bien
publico su fin fuese celebrar un numero determinado de misas en me-
moria de su fundador, entonces es cuando estariamos hablando de una
capellania laical.

24



Asimismo, cuando hablamos de memorias de misas nos estamos
refiriendo a las actos liturgicos, sufragios, letanias y demas eventos reli-
giosos que se organizan en beneficio del alma de algin difunto, pero no
necesariamente vinculados a ninguna masa de bienes, sino que son su-
fragadas con aportaciones econdmicas de procedencia privada. Cuando
estas misas son celebradas todos los afios en un dia concreto, en memo-
ria de una persona determinada, hablamos de aniversarios; pero si solo
tenemos la celebracion de un cierto nimero de misas anuales, entonces
es cuando nos referimos a las memorias de misas.

Unos y otras se diferencian basicamente de las capellanias laicales
en el modo en que se garantizan las misas. Asi como en las capellanias
laicales quedan garantizadas por los bienes segregados del patrimonio
del fundador, en los aniversarios y memorias de misas, sin embargo, la
dote se paga con los bienes que el fundador dejé en herencia, quedando
esta hipotecada a tal fin. Asi, pues, la capellania se extingue cuando des-
aparecen los bienes que generan la renta con la que se pagan las misas,
a pesar de que los herederos del fundador sigan disponiendo de otros
bienes; sin embargo, en el caso de los aniversarios y memorias de mi-
sas, estos no se extinguen mientras queden bienes pertenecientes a la
herencia del fundador. Una consecuencia de ello es que los herederos
del fundador de una capellania laical, antes de proceder a la particién
hereditaria, estarian obligados a separar de la herencia aquellos bienes
que estuviesen sujetos a la capellania, mientras que en el caso de las
memorias de misas y aniversarios esta prevencion no seria necesaria.

En cuanto a los legados pios, como su propio nombre indica, consis-
ten en cualquier donacién dejada por un difunto para ser satisfecha por
su albacea testamentario o por sus herederos, siempre y cuando vaya
dirigida a una obra piadosa o de beneficencia; el fin, por tanto, es el
que determina el objeto del legado pio. En este sentido, el legado pio
se debe entender como una accién en la que se dona algo para un fin
concreto, por lo que a la postre estos podran ser de muchas clases, ya
se trate de una capellania, una fundacién pia, un beneficio eclesiastico

25



o una memoria de misas. De ahi que el legado pio sea un concepto mu-
cho mas amplio que el de la capellania laica, pues comprende a estas y
a otros muchos tipos de fundaciones, siempre que provengan de una
disposicién testamentaria expresamente dirigida a un fin piadoso. Asi
fue contemplado desde antiguo y recogido en el derecho canénico, ha-
ciendo los canonistas especial hincapié en que para el caso concreto de
las capellanias laicales solo se podian considerar legados pios aquellas
que hubieran sido fundadas como ultimas voluntades por disposicion
testamentaria de su fundador, y no las que se formalizasen en vida del
mismo, aunque no entrasen a funcionar hasta después de su muerte.

Para concluir esta clasificacion, queda solo comentar que los patro-
natos legos de las capellanias laicales, como ya hemos apuntado, eran
aquellos en que sus patronos tenian facultad para nombrar a los cape-
llanes que debian decir las misas, sin necesidad de colacion por parte
del ordinario. Pero existia también otro tipo de patronato formado por
legos, llamado patronato laical, que era, por ejemplo, cuando quedaba
instituida una capellania colativa, pero se concedia el derecho de pre-
sentacion a las personas legas que la fundaron.

Consideraciones finales en cuanto a la tipologia de las capellanias

Seguramente pueda resultar algo confuso el criterio que determina
cuando una capellania es considerada colativa y en qué supuestos es
laical. Pero es de vital importancia saber distinguirlas, pues en muchos
casos no se ha conservado la escritura fundacional y debemos poder
distinguirlas con claridad en base a su funcionamiento.

Segun las pautas dadas hasta ahora, el principal requisito para esta-
blecer si una capellania era colativa o no es la voluntad manifestada por
el fundador, y esta, légicamente, vendria reflejada en las clausulas del
acta fundacional. A través de ellas podremos saber si la sometié o no a la
aprobacidn de la autoridad eclesiastica y, por consiguiente, si tuvo o no
lugar su ereccion y candnica institucion, con la consecuente espirituali-

26



zacion de los bienes, ademas de la sucesion en los nombramientos de los
capellanes en la forma que determina el derecho candnico. Analizados
estos particulares, si se determinase que la capellania habia pasado por
la ereccion del ordinario diocesano, y que ademas hubo colacién cané-
nica continuada de sus distintos capellanes, en tal caso podria afirmarse
que es colativa, y en el contrario habria que calificarla como laical.

Pero pudiera ocurrir, y de hecho ya hemos apuntado que es frecuen-
te que ocurra, que no dispongamos copia del documento original de la
fundacién, por pérdida o por cualquier otro motivo; en esas circuns-
tancias, segun sugieren los especialistas en derecho candnico, la serie
continuada de colaciones candnicas hechas a sucesivos capellanes por
un espacio de tiempo no inferior a cuarenta anos seria criterio suficiente
para considerarla colativa, aunque en un principio el fundador hubiese
reservado a determinada persona, en su condicion de patrono, la facul-
tad de designar quién tenia que ser llamado para ejercer de capellan, ya
que, como venimos repitiendo, la canonica institucion y la colacion son

las condiciones determinantes y diferenciales de una capellania colativa.

27






CAPITULO II

FUNDACION DE CAPELLANIAS EN SU PERSPECTIVA HISTORICA

No es posible fijar de manera precisa el origen de las capellanias colati-
vas de sangre en Espaiia, tal y como mas tarde, a lo largo de la Edad Mo-
derna, acabarian adquiriendo su condicién de beneficios eclesiasticos
u otro tipo de fundaciones pias. Su rastro, en cualquier caso, esta muy
ligado al concepto de vinculo de bienes y mayorazgos, por lo que habria
que situar sus primeras referencias a finales de la Baja Edad Media. Sin
embargo, si de lo que se trata es de rastrear la fundacién de pequenas
iglesias y capillas, su tradicién en Galicia se remonta a mucho antes, a
los primera época de las guerras de recuperacion del territorio usurpa-
do por los musulmanes, cuando las tierras yermas iban siendo ocupadas
por nuevos colonos y estos se concentraban en torno a ellas. Prudencio
de Sandoval, en su Cronica del rey Alfonso VII, nos describe como pudo
desarrollarse aquel proceso.

«Fue muy usado en estos reinos que los reyes y sefiores fundaban y
poblaban términos y pagos desiertos que eran solares propios suyos.
Ponian en ellos, para que los labrasen y cultivasen, tantos labradores
segun era el término, que llamaban collazos?, del término colono, que
nace del verbo latino colere, que quiere decir labrar o cultivar la tie-
rra. Edificabanles su iglesia y dabanles un clérigo, dos o mds segtin era
la poblacion; y al término o heredad donde fundaban la tal iglesia o

2 Collazo: este término en rigor significaba «hermano de leche», pero también se utilizaba
como criado o sirviente.

29



capilla la llamaban del nombre del santo a quien se dedicaba, como
la heredad de Santo Tomé, o la hereditatem Sancta Agatha, etc., como
nombra muchas el rey don Garcia en la carta de dotacion de Najera. Y
sefialaban a estos clérigos capellanes (que de estas iglesias, que llama-
ban capillas, les vino el tal nombre) una parte de los frutos que en este
término se cogia, por que administrasen los sacramentos a estos colla-
z0s; y a esta parte llaman la cura o beneficio curado.»’

Un ejemplo claro de ello lo encontramos en la parroquia de Santa
Maria de Amandi, donde existen tres lugares con nombres de santos
—San Pedro, Santo Tirso y Santa Locaia—, y donde asimismo hubo er-
mitas en su tiempo.

En muchas ocasiones, estas primeras fundaciones de iglesias y ca-
pillas se comportaron en realidad como legados pios dispuestos por la
realeza o los sefiores territoriales, tal y como mas tarde se irian confor-
mando las capellanias laicales. Sin embargo, las capellanias colativas no
se instituirian como tales hasta bien entrado el siglo XII, cuando ya es-
taban plenamente consolidados los beneficios curados de los que habla-
ba Prudencio de Sandoval. Solo a partir de entonces, posiblemente, los
ricohombres y la nobleza local, siguiendo la misma pauta del beneficio
curado, quisiesen retomar esa praxis fundando sus propias capellanias
y ermitas, con el objetivo de satisfacer inquietudes de indole religioso,
perpetuando la memoria del fundador mediante la celebracion de misas
y sufragios en beneficio de su alma. Con ello, ademas, se facilitaba el
acceso al estado clerical de algiin miembro de la familia que tuviese esa
inclinacion. Es evidente, pues, que en muchos casos el origen de estas
capellanias estuvo estrechamente ligado a las donaciones de particulares
destinadas a la fundacién de legados pios.

Durante los siglos XI y XII, en términos generales, se habia generado
en Espafa una mentalidad colectiva que fomentaria las donaciones y

3 Prudencio de Sandoval: Chronica del inclito Emperador de Espania, don Alfonso VII, de
este nombre rey de Castilla y Leon, hijo de don Ramon de Borgoria y de dofia Hurraca,
reina propietaria de Castilla. Madrid, 1600, p. 182.

30



legados en beneficio de iglesias y monasterios. Asi se puede constatar
en los archivos histéricos, ya sean diocesanos o civiles, donde abundan
multiples ejemplos de ello. Reyes, nobleza o el pueblo llano otorgaban,
mediante escritura publica, bienes y rentas para el cumplimiento de al-
guna promesa o como muestra de una devocion piadosa con la que se
pretendia aliviar el transito del purgatorio y se buscaba la salvacion del
alma. Esta es una realidad que se venia gestando desde los tiempos de
los primeros concilios toledanos, bajo el reinado visigodo. Ya en el Liber
iudiciorum, recogido mas tarde en el Fuero Juzgo, se incentivaban las
cesiones y donaciones de los bienes patrimoniales a la Iglesia.

«Si nos somos tenidos de galardonar a los que nos sirven, ;cuanto mas
debemos dar las cosas terrenales por rendimiento de nuestras almas
y guardar las que son dadas? Y por ende, establecemos que todas las
cosas que fueren dadas a las iglesias, o por los principes, o por los otros

fieles de Dios, que sean siempre firmadas en su juro de la iglesia.»*

Es en esta época, pues, donde hay que situar el origen del vasto pa-
trimonio que iria acumulando la Iglesia en Espafa, favorecida por una
mentalidad popular marcadamente religiosa que propiciaba esta necesi-
dad. Los fieles cedian bienes raices mediante disposiciones testamenta-
rias, a cambio de garantizarse unas determinadas misas en beneficio de
sus almas. Asimismo, los bienes que se iban incorporando al patrimonio
eclesiastico debian permanecer bajo el paraguas de la Iglesia por tiempo
indefinido, sin posibilidad de ser enajenados ni permutados. Esta pre-
misa, que en el futuro tendria graves consecuencias, se puso en practica
en tiempos del rey Wamba, segun se recoge en el Fuero Juzgo.

«Nos creemos que muy buen consejo sera de nuestro reino si Nos man-
damos por nuestra ley que las cosas de la Santa Iglesia sean guardadas.
Y por ende establecemos en esta ley, que de manera que el obispo fuere

4 Fuero Juzgo: Libro V, De las avenencias y de las compras; Titulo I, De las cosas de la Santa
Iglesia; Ley I, De las cosas que son dadas a la Iglesia. Edicion de la Real Academia Espaiola,
Madrid, 1815, p. 79.

31



ordenado, que haga escrito de las cosas de la iglesia, estando presente
varios hombres buenos; y aquellos ante quienes fuere hecho, rubriquen
este escrito con sus manos; y después de la muerte de aquel obispo,
el otro obispo que fuere en su lugar, segun aquel escrito, demande las
cosas de la iglesia. Y si alguna cosa se hallare menguada, los herederos
del primer obispo, o aquellos a quien perteneciere su herencia, lo deben
entregar de la herencia del obispo muerto; y si alguna cosa vendio, el
otro obispo que vino después de ¢l entregue el precio al comprador, y
reciba la cosa con todo su fruto y con todas sus pertenencias, sin toda
calofia’. Y otrosi, mandamos esto guardar de los otros sacerdotes y de

los didconos, y de los otros clérigos.»®

Estas directrices sobre la obligacion de todo cristiano de dejar bienes
“para rendimiento de nuestras almas”, recogidas en el Fuero Juzgo, son
muestra suficiente de la importancia que adquiririan con el tiempo tales
donaciones en Espafa, y que a partir del siglo XIII serfan cada vez mas
evidentes.

Hacia 1260, en efecto, el rey Alfonso X de Castilla promulgaria su
Fuero Real y en él reunia buena parte de las disposiciones que figuraban
en el Fuero Juzgo en relacién con los bienes que debian permanecer en
poder de la Iglesia. Las dos leyes que hemos reproducido mas arriba tam-
bién se incluyen en el Fuero Real con ligeras variaciones en su redaccion,
pero respetando en esencia su misma filosofia. En cualquier caso, es en el
Fuero Real donde quedaria definitivamente definido el criterio a seguir en
este asunto, y que prevaleceria hasta el fin de la Edad Media.

«No pueda obispo ni abad, ni otro prelado cualquiera, vender ni
enajenar ninguna cosa de las que ganare o acrecentare por razén de su
iglesia; mas si alguna cosa ganare o heredare por razén de si mismo,
haga de ello lo que quisiere.»’

5 Calofia: Calumnia
6 Ibidem. Ley 11, De la guarda de las cosas y de los haberes de la Iglesia. p. 79.

7 Fuero Real: Libro I, Titulo V, De la guarda de las cosas de la Santa Iglesia, Ley II1. Edicion
de la Real Academia de la Historia, Madrid 1836, p. 11.

32



La Iglesia adquiria la facultad de «espiritualizar» los bienes que reci-
bia via donacion. A comienzos de la Baja Edad Media esta medida seria
vista como una muestra de devocion y del cardcter piadoso que mani-
festaban tanto la nobleza como el pueblo llano. Sin embargo, con el paso
del tiempo, a finales del siglo XVIII, acabaria por convirtirse en uno de
los mayores lastres para el desarrollo econdémico del pais.

En ese periodo final de la Edad Media, el numero de capellanias
se fue incrementando considerablemente en Espana. Muchas de ellas
tenian caracteristicas similares a los beneficios curados, pero se diferen-
ciaban de estos por ser fundaciones privadas, con cargas y obligaciones
estipuladas por el fundador, y en ningtin caso se deben confundir con
los beneficios instituidos por la Iglesia para fines de utilidad publica y
comunal. Ademas, los bienes de estas fundaciones privadas, a diferencia
de los beneficios eclesiasticos, en ciertos casos quedaban en poder del
fundador o de sus herederos, con el tnico compromiso de destinar el
producto de sus rentas al sustento de la capellania.

Al igual que siglos atras, en la Baja Edad Media tendrian especial
relevancia las ultimas voluntades del testador. El cumplimiento de los
legados pios dejados en favor de su alma, ya fuese en forma de ani-
versarios, memorias de misas o capellanias, quedaron regulados tanto
en el Fuero Real como en las Partidas, advirtiendo que cuando algin
individuo «hace donacién a su finamiento por aniversarios o por misas
cantadas [...] tenidos son de cumplirlo [...] los que lo suyo heredasen,
o aquellos en cuyas manos dejasen sus testamentos para cumplirlos», y
de no hacerlo asi podrian ser apartados de la Iglesia por excomunién
mayor. De este modo se evitaba la tentacion que pudiese tener algun he-
redero de apropiarse los bienes que el fundador habia dejado reservados
para su fundacion.

«Sacar pueden los herederos de las mandas su cuarta parte legitima,
aquella que en latin se llama falcidia, asi como de suso mostramos. Em-
pero hay mandas de tal naturaleza de las que no podrian sacar, y son es-

33



tas: asi como de las cosas que deja el hacedor del testamento a la Iglesia,
o a otro lugar religioso, o a hospital, o a pobres, o para rescatar cautivos,
o en alguna otra manera que fuese obra de piedad. Asi, de tales mandas
como estas, ni de las otras semejantes a ellas, no debe el heredero rete-
ner ninguna cosa para si por razén de falcidia, antes deben ser dadas

cumplidamente, asi como el testador las mando.»®

Habria que esperar a las Ordenanzas de Alcald, del ano 1348, para

encontrar por primera vez el concepto de capellania tal y como lo enten-

demos actualmente, y que seria norma a partir de entonces.

«Establecemos y mandamos que todos los tesoros, reliquias y cruces
y vestimentas y calices de plata e incensarios, y otros tesoros que sean
dados a los monasterios por limosna, o por honra de los reyes y reinas,
y de los infantes, y por todos los ricohombres que tomaron sepulturas
y enterramientos en los monasterios y dieron tesoros a las capellanias
por que se honrasen los sus cuerpos donde se enterraron, que esto que
sea guardado, y también las imagenes que fueron hechas con plata o
sobredoradas, o con piedras preciosas, que ninguno no sea osado de ser
contra aquel ornamento, ni tirar ninguna cosa de ello; y el que lo hiciere
que lo maleen por ello; y todo lo que asi fuere vendido o empefiado
tornese a la iglesia de donde lo sacaron, sin precio ninguno; y si aquel a
quien fuere vendido o empenado lo negare, que lo peche con el doble a

la iglesia de donde era, y las setenas® al rey.»"

En esta ley quedaba ya suficientemente explicita la finalidad que

perseguian las capellanias: la conservacion de la memoria del fundador

en el lugar donde habia sido enterrado, preservando los bienes que ha-

bian sido donados para el sufragio de sus almas.

9

Sexta Partida: Titulo XI, Cémo se puede menguar la manda y hasta qué cuantia, a que
dicen en latin falcidia, Ley 1V, Cudles mandas deben ser menguadas por razén de falcidia.
Salamanca, 1555, p. 81.

Setena: Pena que obligaba a pagar el séptuple de una cantidad determinada.

10 Ordenamiento de Alcala: Ordenamiento de Leyes que D. Alfonso XI hizo en las Cortes de

Alcald de Henares el ario de 1348. Titulo XXXII, Ley LIII, Que habla de los tesoros que fueron
dados a los monasterios por limosna. Viuda de Antonio Calleja, Madrid, 1847, p. 119.

34



No tardaria en recurrirse a la figura del vinculo y mayorazgo para
asegurar los bienes que quedaban sujetos a la fundacién de una capella-
nia. Mds aun en aquellos casos en que las fundaciones respondian a la
condicién de merelegas o laicales, con prohibicién de enajenar sus bienes
mientras la capellania estuviese activa. E incluso las memorias de misas y
otras muchas obras pias que vulgarmente solian entrar bajo la denomina-
cion comun de capellanias laicales, eran por lo general vinculaciones per-
petuas a modo de mayorazgos civiles, pero con obligaciones eclesidsticas.

En Espana a los vinculos los hemos denominado mayorazgos, siendo
su principal caracteristica la «sujecion de los bienes, con prohibicion de
enajenarlos, a que sucedan en ellos los parientes por el orden que sefiala
el fundador, o al sustento de institutos benéficos u obras pias.»"

En Espafa comenzaron a constituirse mayorazgos a partir del siglo
XII. Fue Alfonso X el primero en decretar la indivisibilidad de su reino,
estableciendo el criterio que debia seguirse en la sucesion a la Corona.
La alta nobleza y los sefores territoriales, guiados por esa misma pauta,
quisieron perpetuar también la sucesion en sus estados con la vincula-
cion de sus propiedades y la creaciéon de mayorazgos. Con el transcurso
del tiempo, lo mismo terminarian por hacer los ricohombres y familias
particulares, y aunque el término de mayorazgo no fuese el utilizado
en aquella época, a finales del siglo XV ya estaba plenamente afianzada
la institucion como tal. Seria en el testamento de Enrique II de Castilla
donde apareciese por vez primera la palabra mayorazgo, recogida mas
tarde por los Reyes Catolicos en una provision fechada el 16 de febrero
de 1486, en la que se mandaba que «las donaciones hechas por el rey D.
Enrique II, y confirmadas por clausula de su testamento, se tengan por
mayorazgo.»'?

A finales de la Edad Media, la férmula juridica del mayorazgo se
extenderia con rapidez. Su impulso vendria dado por la paulatina con-

11 Definicién tomada del Diccionario de la Real Academia de la Lengua.

12 Novisima Recopilacién: Tomo V, Libro X, Titulo XVII De los mayorazgos, Ley X, refrenda-
da por Felipe II en el afio 1566. Madrid, 1805, p. 113.

35



solidacién de la baja nobleza y de la hidalguia rural, las cuales estaban
empezando a ocupar un espacio social hasta ahora reservado a la aristo-
cracia y los grandes sefores territoriales; una hidalguia que pujaba por
alcanzar titulos nobiliarios y engrandecer los apellidos de su linaje, y
para ello se valdria, entre otras medidas, de la fundacién de capellaniasy
patronatos legos que aportasen prestigio social. Asi pues, la vinculacion
de los bienes familiares en mayorazgos seria practica habitual desde co-
mienzos de la Edad Moderna, hasta el punto de que se haria imprescin-
dible su regulacion. Esta se llevaria a cabo en las Cortes reunidas en la
ciudad de Toro, en el afio 1505. Las leyes comprendidas entre la nimero
40 y la 46 estaban dedicadas a los mayorazgos, y en ellas se especificaba
la forma de proceder a la hora de fundarlos y el criterio para suceder
en ellos, determinando las limitaciones y privilegios con que contaban.
A partir de entonces, todos los mayorazgos debian tener previamente
la licencia del rey, e incluso, como determinaba la ley nimero 42, «el
mayorazgo que de antes estuviere hecho» requeriria asimismo de una
aprobacion expresa por parte del monarca para su validacion. De este
modo se conferia caracter legal a una costumbre que se venia practican-
do por mera conveniencia.

En el transcurso de la Edad Moderna, el incremento de mayorazgos
destinados a la fundacion de capellanias fue notable. Esta tendencia aca-
baria por generar una situacién que en muchos casos irfa en contra de la
propia institucion eclesidstica. La capellania se habia convertido en un
arma de doble filo. Por un lado, era la manifestacion directa de una in-
quietud religiosa y trascendente ante el hecho de la muerte, por otro, la
manifestacion evidente de que se trataba de un recurso econémico muy
eficaz. La Iglesia fue muy consciente de ello y alentaria a sus feligreses
para que siguiesen fomentando la fundacién de capellanias colativas, en
las que sus bienes pasaban a la condicidn de espiritualizados.

La costumbre de fundar capellanias alcanzaria tal punto que el asun-
to tuvo que ser discutido en las Cortes de Madrid de 1593, donde al-
gunos consejeros se quejaron a Felipe II de que determinados obispos,

36



para hacer la colacién a los nuevos capellanes, les obligaban previamen-
te a la fundacidn de capellanias eclesiasticas, espiritualizando los bienes
del patrimonio familiar, y a la muerte del clérigo en cuestion esos bienes
quedaban en poder de la Iglesia. Felipe II tomd cartas en el asunto y en-
vid una misiva a todas las didcesis del reino, que mas tarde seria incluida
en el primer tomo de la Novisima Recopilacién de las Leyes."

El hecho de que los bienes raices de las capellanias colativas no tri-
butasen a la Corona fue el detonante para que el poder civil comenzase
a ver con preocupacion la proliferacion excesiva de estas fundaciones.
Se estima que en toda Espafa, a mediados del siglo XVII, la cifra total
de capellanias que se repartian por catedrales, iglesias parroquiales y
oratorios particulares rondaba la cifra de 200.000.

Por lo que respecta a las capellanias laicales, fundadas segun las nor-
mas propias de los mayorazgos, su numero también fue en aumento
gradualmente, sobre todo en el siglo XVIII, por motivos que, en ocasio-
nes, ya poco tenian que ver con necesidades espirituales o religiosas.
La capellania en muchos casos habia derivado principalmente en una
inversion economica para el sustento de algtin familiar directo del fun-
dador. Poseer una capellania era una cuestion de prestigio familiar y, de
paso, una salida social cémoda para alguno de sus miembros. Entre la
nobleza se consideraba una bajeza el trabajar, y la ociosidad fue sin6-
nimo de alcurnia y abolengo. Los juros y los censos se habian conver-
tido en un medio de subsistir sin necesidad de trabajar, y la hidalguia
cada vez con mayor frecuencia instituia mayorazgos para preservar ese
peculiar sistema de vida. Era evidente que las disposiciones sobre los
mayorazgos recogidas en las leyes de Toro no estaban funcionando y su
espiritu se estaba malinterpretando, con el consiguiente perjuicio para
la Hacienda publica y la buena marcha del pais.

13 Novisima Recopilacién de las leyes de Espafia: Tomo I, Libro I, De la Santa Iglesia, sus
derechos, bienes y rentas, Titulo XII, De la fundacion de capellanias perpetuas, Ley 1, de
las Cortes de Madrid de 1593, Los prelados no compelan a fundar capellanias de sus patri-
monios a los que traten de ordenarse a titulo de estos. Madrid, 1805, p. 97.

37



Seria Carlos III quien atajase esta situacion, y en abril de 1789 tomé
la decision de prohibir definitivamente la fundacién de nuevos mayo-
razgos, sobre todo si estos no alcanzaban una renta anual de 30 ducados.
En el preambulo de su ley, explicaria con claridad cuales fueron las cau-
sas que tuvo en cuenta para tomar su decision.

«Teniendo presente los males que dimanan de la facilidad que ha habido
en vincular toda clase de bienes perpetuamente, abusando de la permi-
sion de las leyes y fomentando la ociosidad y soberbia de los poseedores
de pequefios vinculos o patronatos, y de sus hijos y parientes, y privando
de muchos brazos al ejército, marina, agricultura, comercio, artes y ofi-
cios, he resuelto que desde ahora en adelante no se puedan fundar mayo-
razgos, aunque sea por via de agregacion, o de mejora de tercio y quinto,
o por los que no tengan herederos forzosos, ni prohibir perpetuamente la
enajenacion de bienes raices o estables por medios directos o indirectos,

sin preceder licencia mia o de los Reyes mis sucesores.»'*

A partir del momento en que ya no fue posible fundar nuevos mayo-
razgos, todo aquel que tenia cierto capital acumulado optaba por vincular
parte de su patrimonio familiar para fundar una capellania laical, salvando
de ese modo dicha prohibicién, de manera que mediante este recurso legal
se podia seguir garantizando el futuro econdmico de algtin hijo o de un pa-
riente cercano. Hay suficientes testimonios en que el patrono de una cape-
llania familiar llegaba a conferir en ella a un adolescente recién tonsurado,
sin apenas tener la edad legal minima. En muchas ocasiones, no s6lo no se
requeria la colacion del obispo, sino que, de manera deliberada, se excluia
cualquier intervencion de la autoridad eclesiastica en la capellania.

No todas las capellanias que se fundaron en el siglo XVIII padecian es-
tos defectos; las que se erigian por iniciativa de la autoridad eclesiastica o
de un monasterio generalmente obligaban a una serie de preceptos, como

14 Novisima Recopilacion de las leyes de Espana: Tomo V, Libro X, De los contratos y obli-
gaciones, Titulo XVII, De los mayorazgos, Ley XII, Decreto de Carlos de 28 de abril de
1789, Prohibicién de fundar mayorazgos y perpetuar la enajenacion de bienes raices sin
Real licencia. Madrid, 1805, p. 114.

38



era obtener las drdenes mayores, mantener fisicamente la residencia en
el lugar y cumplir personalmente con las cargas de misas, aun cuando la
presentacion de nuevos capellanes quedase reservada al patrono segar; en
definitiva, procuraban asemejarlas en lo posible a los beneficios eclesidsti-
cos segun el sentido que perseguia la legislacion candnica.

Pero aun asi, estas capellanias colativas, por su excesivo nimero, llega-
rian a ser un tanto onerosas cuando sus rentas medias eran escasas, o bien
cuando fueron acaparadas por capellanes que ya tenian otros beneficios,
desacreditando en gran medida el espiritu que debia presidir la institu-
cion. La consecuencia inmediata de este exceso de capellanias fue que,
légicamente, el niimero de clérigos también se incrementé. No obstante,
no por eso quedaba garantizado el cumplimiento de las tltimas volunta-
des de sus fundadores, pues muchos de esos clérigos no siempre cumplian
con la carga de misas que tenian asignadas y tan solo se preocupaban por
percibir la congrua, sino que lo grave era que muchos de ellos no aspira-
ban siquiera al sacerdocio. Les bastaba con ser simples tonsurados de pri-
ma que les facilitara el acceso a la capellania y disfrutar de sus beneficios,
por lo que a veces resultaba complicado encontrar sacerdotes que se hicie-
sen cargo de las misas que habia que decir; asi se deduce de una peticién
que present6 el procurador de la iglesia de Siglienza en el concilio que se
celebro en la ciudad de Toledo en el afio 1582.

«Suplico a V.S. ilustrisima mande proveer se ordenen clérigos presbite-
ros para que haya copia de ministros y se cumplan las voluntades de los
testadores, a cuya falta hay algunos curatos vacos, y muchas capellanias
y muchas misas que decir, y no hay quien las diga, y asi no se cumplen

las voluntades de los testadores.»'®

La politica econémica emprendida por los Austrias, para sufragar las
guerras en los Paises Bajos, llevarian a la Hacienda publica a un grado
de estrés que repercutiria en todos los estratos de la sociedad. También,

15 Y Juan Tejada y Ramiro: Coleccién de cdanones y de todos los concilios de la Iglesia espariola.
Tomo V. Madrid, 1855. p. 428.

39



légicamente, afectaria a las capellanias y a la congrua de sus capellanes.
Muchos clérigos se vieron obligados a emplearse en trabajos ajenos a su
estado eclesiastico. El tinico remedio posible para subsanar esta situa-
cién pasaba por la reagrupacion de aquellas capellanias que sus patri-
monios no fuesen suficientes para garantizar la congrua de su capellan.
Seria Carlos II quien, en un decreto de diciembre de 1677, plantease
la reunificacién de estas capellanias incongruas. En su argumentacion,

exponia lo siguiente:

«Por cuanto la mayor causa de la relajacion del estado eclesidstico secu-
lar y crecido niimero de eclesidsticos nace de la multitud de capellanias
que hay en estos reinos, cuyas rentas por la calamidad de los tiempos
se han extenuado de modo que los mas que se han ordenado a titulo de
ellas no pueden vivir con la decencia correspondiente a su estado, de lo
que nace se mezclen a tratos y ejercicios menos decorosos; para atajar
estos inconvenientes, el Consejo es de parecer, con el que me he confor-
mado, me sirva interponer con Su Santidad para que expida Breve a to-
dos los Obispos, a fin de que en sus didcesis puedan unir las capellanias,
asi de ordinaria colacién como de patronato, hasta que se componga,

de dos o mas capellanias, congrua competente.»'

La ley contemplaba una serie de medidas concretas que afectaban
también a los patronatos de legos y sus derechos, ordenando, asimismo,
la supresion de todas aquellas capellanias en las que se hubiese enaje-
nado alguna de las fincas sobre las que se habian fundado. Su entrada
en vigor quedaria supeditada al consentimiento expreso del Vaticano.
En aquel momento era papa Inocencio XI, quien se mostrd contrario
a tales medidas y dejé la cuestidn sin resolver. Tampoco lo harian sus
sucesores, y habria que esperar mas de cuatro décadas para que fuese el
pontificado de Inocencio XIII el que accediese a las peticiones del rey de

16 Novisima Recopilacion: Libro I, Titulo XVI, Ley I, Reunion de capellanias incongruas sin
perijuicio de sus respectivos patronos, y extincion de aquellas en que hubieran faltado fincas
de sus fundaciones. Dada por D. Carlos II en Madrid el 9 de diciembre de 1677, p. 115.

40



Espaiia, ya por entonces Felipe V. La resolucion del papa vino a través
de la bula «Apostolici Ministerii», de 23 de mayo de 1723, en la que se
trataba de la reforma del clero secular, del regular y de la observancia
de los decretos del Concilio de Trento en general. Entre otras cuestio-
nes, en la bula se disponia que las capellanias y beneficios simples que
quedasen sin dotacion suficiente no pudiesen ser validos para recibir la
colacion de érdenes mayores. Ademas, también se acordé la posibili-
dad, para preservar el derecho de los patronos, que los patronatos, tan-
to eclesidsticos como seglares, pudiesen hacer nombramientos a dichas
capellanias, incluidas a aquella que no fuesen consideradas auténticos
beneficios eclesidsticos sino simples legados pios, y que los nombrados
pudieran llevarlos como tales legados, con la tinica obligacién de cum-
plir las cargas de misas impuestas por los fundadores.

La supresion de capellanias, pues, pasaria a ser una medida que se
antojaba inevitable dado su excesivo numero, maxime cuando algunas
de ellas ni siquiera alcanzaban para la subsistencia de su capellan y otras
apenas disponian de rentas fijas que garantizasen las cargas de misas
estipuladas. La solucién era conflictiva, pero el poder civil estaba deci-
dido a atajar el problema de raiz y, a pesar de la oposicion del Vatica-
no, tomaria una serie de decisiones relacionadas con este asunto. Poco
tiempo después de la bula «Apostolici Ministerii», Felipe V dispondria
la imposicion de tributos a toda clase de bienes eclesiasticos, incluidos
los de las fundaciones pias y capellanias.

Los primeros concilios de Toledo, durante el reinado visigodo, ha-
bian avalado la exencidn de tributos a la Iglesia catélica. Alfonso X tam-
bién se habia hecho eco de esa tradicidn y asi lo dejaria reflejado en
sus Partidas: «Asi, no debe ser apremiada la Iglesia de ninguin pecho ni
otro embargo».”” En la misma linea se pronunciarian Juan II, los Reyes

Catdlicos, Felipe II y otros monarcas. Pero llegé un momento en que,

17 Siete Partidas: Primera Partida, Titulo XI, Ley I, Qué cosa es privilegio y en qué casos lo
tiene la Iglesia. Salamanca, 1555, p. 100 v.

41



a causa de que los bienes «espiritualizados» estaban exentos de pagar
impuestos, esta medida se estaba volviendo en contra de los intereses de
la monarquia.

El primer rey que trat6 de revertir esta situacion fue Felipe V. Acu-
di6 a la curia pontificia para reclamar que «todos los bienes que los ecle-
sidsticos han adquirido desde el principio de su reinado, o que en ade-
lante adquiriesen con cualquiera titulo, estén sujetos a aquellas mismas
cargas a que lo estan los bienes de los legos». La Santa Sede accederia
solo en parte a las pretensiones del monarca, y en el Concordato que
firmaron en 1737, en su articulo octavo, decia lo siguiente:

«[Su Santidad] condescendera solamente en que todos aquellos bienes
que por cualquier titulo adquiriesen cualquiera iglesia, lugar pio o co-
munidad eclesidstica, y por esto cayeren en mano-muerta, queden per-
petuamente sujetos desde el dia en que se firmare la presente concordia,
y [asuman] todos los impuestos y tributos regios que los legos pagan,
a excepcion de los bienes de primera fundacion; y con la condicion de
que estos mismos bienes que hubieren de adquirir en lo futuro queden
libres de aquellos impuestos que por concesiones apostolicas pagan los
eclesiasticos, y que no puedan los tribunales seglares obligarlos a satis-

facerlos, sino que esto lo deban ejecutar los obispos.»'®

La norma entraria en vigor inmediatamente, pero no tardarian en
surgir discrepancias a la hora de interpretar qué se entendia por “bienes
de primera fundacién’, quedando la norma sin aplicacion efectiva. Esta
realidad haria que Carlos III, «por cuanto se puso en mi noticia el atraso
en que se hallaba la observancia del articulo 8 del Concordato celebrado
en el afio de 1737 entre esta Corte y la Santa Sede, para que contribuyan
los bienes adquiridos desde entonces por el Estado eclesiastico», emi-
tiese, con fecha 16 de junio de 1760, una nueva resolucion para desblo-

18 Novisima Recopilacién: Libro I, Titulo V, Ley X1V, Instruccion para el cumplimiento del
inserto articulo 8 del Concordato de 737 sobre contribucion de los bienes adquiridos por
los eclesidsticos y manos-muertas. Real instruccion y cédula dada por Felipe V en 24 de
octubre de 1745, Madrid, p. 37.

42



quear la situacion. Tampoco en esta ocasion se zanjaria el contencioso
que seguia planteado con la Santa Sede, y habria que esperar a 1793, rei-
nando ya Carlos IV, para que se clarificasen definitivamente las dudas.

«l° Los bienes de primera fundacion reservados en el articulo 8 del
Concordato de 1737 deberan entenderse los de una iglesia, comunidad
o congregacion eclesiastica, capilla, ermita y lugar pio que se erige con
autoridad del ordinario, beneficio o capellania colativa; pero no los de las
memorias de misas, aniversarios, festividades, advocaciones o limosnas
que los fieles fundaren, aunque todo su valor llegue a consumirse en la
carga piadosa con que adquieren estos bienes las manos-muertas.

2° Los bienes adquiridos por manos-muertas de clérigos particulares
después del Concordato estan sujetos a su concesion, igualmente que
los adquiridos de los legos; pero por lo que hace al servicio ordinario
y extraordinario, solo debera cargarse a los adquiridos de legos peche-
ros y no a los habidos de nobles, clérigos o0 manos-muertas; debiendo
asimismo entenderse que no estan sujetos a la ley del Concordato los
bienes que al tiempo de él eran de manos-muertas y pasaron sin inte-
rrupcion a otras de igual clase, con calidad de que semejantes ventas y
traspasos se hayan de hacer publicamente y sea preferido en ellas por el

tanto el comprador lego, si le hubiere.»"

Dos afios mas tarde de este real decreto, Carlos IV, sin esperar ya
el consenso de la Santa Sede, daria un paso mas en la regulacion de la
compraventa de los bienes considerados de manos-muertas, aplicando
un quince por ciento de su valor a beneficio de la Hacienda publica,
como compensacion «del perjuicio que padece el ptblico en la cesacion
del comercio de los bienes que paran en este destino».

«He resuelto que con el preciso e invariable destino de extinguir los Va-
les Reales se imponga y exija un quince por ciento de todos los bienes

19 Ibidem. Libro I, Titulo V, Ley XVI, Nuevas declaraciones sobre las dos leyes anteriores,
dictada en Madrid por Carlos IV el 10 de agosto de 1793, p. 44.

43



raices y derechos reales que de aqui en adelante adquieran las manos-
muertas en todos los reinos de Castilla y Leon y demas de mis dominios
en que no se halla establecida la ley de amortizacién, por cualquiera
titulo lucrativo u oneroso, por testamento o cualquiera dltima volun-
tad o acto entre vivos; debiendo esta imposicion considerarse como un
corto resarcimiento de la pérdida de los reales derechos en las ventas
o permutas que dejan de hacerse por tales adquisiciones, y como una
pequeiia recompensa del perjuicio que padece el publico en la cesacion
del comercio de los bienes que paran en este destino.

Los foros o enfiteusis, las ventas judiciales y a carta de gracia, o con pacto
de retro, que se hagan en favor de manos-muertas, las permutas o cam-
bios, las cargas o pensiones sobre determinados bienes de legos, y los
bienes con que se funden capellanias eclesiasticas o laicales, perpetuas o
amovibles a voluntad, todos quedaran sujetos a esta contribucion, pues
por todos se excluyen del comercio temporal o perpetuamente los bie-
nes, o parte de ellos, o de su valor; y solo se exceptuaran por ahora de
satisfacerla los capitales que impongan los cuerpos eclesiasticos 0 manos-
muertas sobre mis rentas, o que se empleen en Vales Reales; declarando,
como declaro para quitar todo motivo de duda, que para el efecto de esta
contribucién se entiendan por manos-muertas los seminarios concilia-
res, casas de ensefanza, hospicios, y toda fundacién piadosa que no
esté inmediatamente bajo mi soberana proteccién, o cuyos bienes se

gobiernen y administren por comunidad o persona eclesiastica.»*

En esta década final del siglo XVIII, las fundaciones de capellanias
entrarian en una fase de enormes dificultades administrativas, pues no
solo se gravaban con impuestos y tributos los bienes que a ellas debian
quedar sujetos sino que, ademads, se habia prohibido a la propia Iglesia
que esta pudiese adquirir nuevos bienes raices. Esta prohibicion habia
sido dada por Carlos III en 1763, de manera que a partir de entonces
ya no se podrian fundar nuevas capellanias colativas ni beneficios ecle-

20 Ibidem. Libro I, Titulo V, Ley XVIII, Exaccién de un 15 por 100 de todos los bienes que
adquieran las manos-muertas, decreto dictado en San Ildefonso el Real por Carlos IV el
24 de agosto de 1795, p. 45.

44



sidsticos, «aunque vengan vestidas de la mayor piedad y necesidad», sin
que precediese su expresa licencia; y en el supuesto de ser concedida, y
sus bienes pasasen a ser bienes de primera fundacion, estos quedarian
sometidos a los mismos impuestos y tributos que correspondian a los
legos. Estas disposiciones serian confirmadas por Carlos IV en 1796,
quien estableceria la definitiva ley que prohibia a la Iglesia la adquisi-
cion de bienes raices o inmuebles.

Todo el empefio se concentraba en recuperar el mayor niimero de
bienes raices para el libre mercado y el beneficio del Estado. La Iglesia
y las érdenes religiosas eran las principales poseedoras de suelo y bienes
exentos de contribucién a las arcas publicas, lo que suponia un notable
menoscabo para la Hacienda y un agravio comparativo en relacion al res-
to de propietarios seglares. Revertir esta situacion fue una prioridad para
los consejeros de Carlos IV. Para ello, tuvieron que recurrir a antiguas
disposiciones decretadas por los reyes a lo largo de la historia. En una
resolucion de septiembre de 1796, por ejemplo, el monarca retomaba las
medidas adoptadas por Jaime I tras la conquista de Valencia en 1238, y
el posterior reparto de bienes y privilegios concedido a quienes le habian
auxiliado en la batalla. Ademas de a caballeros y nobles, también la Iglesia
fue entonces recompensada con suficientes bienes como para recompen-
sar «los gastos del culto divino y la manutencién de sus ministros».

«Para ello —segtin exponia la resoluciéon—, después del mas maduro
examen [Carlos IV] prohibio, entre otras cosas, que toda mano muerta,
comunidades eclesiasticas y religiosas, y demas fundaciones piadosas y
otros cuerpos permanentes de esta clase, pudiesen adquirir bienes de
realengo, para precaver el dafio que resultaba a los vasallos legos si di-
chos cuerpos quedasen en libertad para adquirir por compra o sucesion
los bienes de realengo, sacandolos de la circulacién que debian tener en
comun beneficio del Estado»*!

21 Ibidem. Libro 1, Titulo V, Ley XX, Nueva instruccién para la observancia de la ley de
amortizacion en el Reino de Valencia, resolucion dada en Madrid por Carlos IV el 23 de
septiembre de 1796, p. 48.

45



Esta premisa era el detonante que anticipaba la legislacién desamor-
tizadora de Carlos IV, y que tres décadas mas tarde tendria su reflejo en
todo el Estado espafol a raiz de las politicas emprendidas por los go-
biernos liberales. Con estas medidas, era evidente que las posibilidades
de fundar nuevas capellanias por parte de particulares se antojaba casi
imposible.

Ese era el estado general de las capellanias a comienzos del siglo XIX,
extrapolable al territorio del arciprestazgo de Amandi. De contar con un
importante nimero de capillas y ermitas repartidas por sus veintidos
parroquias a finales del siglo XVIII, se iba a pasar en poco tiempo al
extremo opuesto, cuando la legislacion estatal dio un nuevo paso hacia
la supresion definitiva de los vinculos de bienes raices y mayorazgos
perpetuos, decretada por Fernando VII el 27 de septiembre de 1820. La
medida afectaba de lleno a las capellanias merelegas o laicales, que en
otro tiempo habian jugado un importante papel en la sociedad civil ru-
ral, como exponente de la fe sus fundadores, y de las que tanto beneficio
economico obtendria la Iglesia en particular.

46



CAPITULO III

LAS CAPELLANIAS DEL ARCIPRESTAZGO DE AMANDI
EN LA EDAD MODERNA

El recorrido histérico de las capellanias que hemos visto en el capitulo
anterior se podria aplicar sin reservas en el caso del arciprestazgo de
Amandi. En el Archivo Diocesano de Lugo se conservan multiples lega-
jos referentes a capellanias, ademads de media docena de mazos que con-
tienen varios expedientes de fundaciones. A partir de esta informacion,
tenemos la certeza de que a lo largo de la Edad Moderna el nimero de
capellanias rondaria la cifra de ochenta, pero pudieron ser algunas mas.

El arciprestazgo se componia de veintidds parroquias, pero no en
todas ellas la presencia de capellanias o fundaciones pias tuvo la misma
relevancia. Una de las fuentes mds recurrentes para poder conocer el
estado en que se encontraban estas fundaciones pias la encontramos
en los libros de fabrica parroquiales. En el arciprestazgo de Amandi,
por lo general, los libros comenzaron a implementarse a partir de prin-
cipios del siglo XVII. Solo en el caso de la parroquia de Villaescura el
libro de fabrica se remonta a finales del XVI. Por el contrario en otros
casos, como Pinol, Lobios, Lifiaran o Amandi, sus libros primigenios
desaparecieron y los que se conservan hoy dia comienzan en fechas muy
tardias. Aun con todo, no es dificil sacar conclusiones fiables a partir
de la informacién que nos aportan estos libros. Por ejemplo, en casi to-
das las parroquias del arciprestazgo, a comienzos del siglo XVII, existian

47



memorias de misas dotadas y misas de aniversario a cargo de los here-
deros y familiares del fundador. Esta informacién solia quedar recogida
en las primeras paginas de los libros de fabrica, reflejando el nombre
de los beneficiarios y el nimero de misas que habia dejado dispuestas.
También consta que a mediados del siglo XVII existian en la mayoria
de las iglesias parroquiales cofradias con diferentes advocaciones, co-
fradias que en el primer tercio de la siguiente centuria acabarian por
generalizarse. En ello sin duda influy6 el impulso dado por Cayetano
Gil Taboada, obispo de Lugo entre 1735 y 1745. Durante la década que
estuvo al frente de la didcesis lucense, en la que residié de continuo y
cuyas parroquias visité con relativa frecuencia —granjeandose el elogio
de sus contemporaneos, pues, como dejé escrito el padre Facundo Lo-
zano, “reconocio algunas donde la memoria de los hombres no acuerda
prelados”— el obispo Gil Taboada crearia la plaza de procurador de po-
bres y, entre otras iniciativas, alentaria también la constitucién de cofra-
dias y capellanias. En el arciprestazgo de Amandi, en concreto, durante
su mandato se pusieron en marcha las cofradias de las Animas de San
Martifio y de San Esteban de Anllo, llevando su firma en el acta funda-
cional. Otro tanto ocurriria con las cofradias de Santa Barbara, también
en Anllo, Nuestra Sefiora en Proendos o el Santisimo en Rosende, entre
otras, todas ellas fundadas entre los aflos 1737 y 1738. Pero sin duda el
fendomeno que por entonces estaba acaparando la atencién de los fieles
era la fundacion de capellanias, pues, como vimos en el primer capitulo,
esta iniciativa lograba conjugar dos inquietudes vitales muy concretas:
por un lado satisfacia el anhelo espiritual del fundador; por otro, cana-
lizaba su deseo de asegurar el futuro econdmico de un familiar directo,
facilitandole el acceso al sacerdocio y dotandole con congrua para su
subsistencia.

Con la documentacién que ha llegado hasta nuestros dias, pode-
mos afirmar que a finales del siglo XVII la férmula mas utilizada en la
fundacion de capellanias en el arciprestazgo de Amandi eran las que se
inscribian como colativas eclesidsticas con patronato de legos. Con segu-

48



ridad existieron capellanias fundadas antes del siglo XVII, pero desgra-
ciadamente no se han conservado sus papeles. La mas antigua de la que
tenemos referencia es una ermita que estuvo situada en el lugar das Casas
da Hermida, en la feligresia de Santiorxo, con advocacién a San Jorge. La
ermita aparece mencionada en un pleito que se planted entre los vecinos
del lugar y el monasterio de San Esteban de Ribas del Sil, en el afio 1606,
por el cobro de unas rentas forales. Esta ermita, pues, es la inica que con
seguridad sabemos estaba ya fundada a principios del siglo XV1I.

A continuacion, y de manera sucinta, se recogen algunos datos de las
capellanias que fueron fundadas a lo largo de la Edad Moderna en el arci-
prestazgo de Amandi, y de las que tenemos constancia a través de los libros
de fébrica parroquiales o de los legajos del archivo diocesano; son estas,
clasificadas por orden alfabético de las parroquias donde estan ubicadas:

AMANDI, SANTA MARIA:

Capilla de San Pedro:
Parece que la fundacion de la actual capilla data de 1857, aunque es
muy probable que existiese una previa de tiempos de la Edad Media. En
su interior albergaba un retablo del siglo XVIII con imagenes, que ac-
tualmente ya no existen. Se dijo misa en ella por ultima vez hace aproxi-
madamente cuatro décadas, cuando aun se celebraba la festividad del

santo patron.

Capilla de San Tirso:
Estaba situada en la Pena da Caixa das Animas, pero hoy dia no queda
vestigio alguno de su edificacion, ni los escasos vecinos que quedan en

la zona la recuerdan.

Capilla de San Martifio:
Parece ser que estaba localizada entre los socalcos de la ribeira de

Amandi.

Capilla de Santa Leocadia:
En su dia debié de existir una ermita en este lugar, y de ahi tomo su

denominacién, pero hoy dia nadie sabe dar referencia de ella.

49



Capilla de Santa Isabel, en A Barca, San Este-  Capilla de San Marcos, en el castro de Arxemil,
ban de Anllo. San Martifio de Anllo.

Capilla de San Pedro, en San Pedro de Amandi. ~ Capilla de San Froildn, en O Cabarco, San Es-
teban de Anllo.

50



ANLLO DE SAN ESTEBAN:

Capilla de Nuestra Sefiora del Rosario:
Fundada en el afio 1757. Su expediente se conserva en el Archivo Dio-

cesano de Lugo, Mazo n° 4 de las capellanias de Amandi.

Capilla de San Pelayo:
Fundada en el afio 1717. Su expediente se conserva en el Archivo Dio-

cesano de Lugo, Mazo n° 4 de las capellanias de Amandi.

Capilla de San Froildn:
Capellania colativa eclesiastica fundada por D. Juan Garcia de Pacios
en el ano 1679, de patronato familiar pasivo. El expediente se conser-
va en el Archivo Diocesano de Lugo, Mazo n.° 6 de las capellanias de
Amandi.
En 1694 era capellan D. Francisco Garcia, presbitero, quien en 1722
se veria obligado a declarar los ingresos por conjuros y exorcismos. Le
sucedié D. Tomas Rodriguez Varela, de la Casa da Lama de Santiorxo,
quien mds tarde, al acceder al beneficio de San Salvador de Figuieroa,
seria apartado de la capellania y esta declarada vacante a raiz de un
pleito que en 1754 inicié Angel Garcia, clérigo de prima, tataranieto del
fundador y candidato a opositar a dicha capilla.
En 1801 se haria cargo de ella D. Domingo Carnero, también de la Casa
da Lama, que anteriormente habia sido capellan en la del Glorioso San
José, en la feligresia de Lobios.
En un principio la capellania se fundé para decir las misas en el interior
de la iglesia parroquial, pero mas tarde se acabaria edificando una cons-
truccion exenta en el lugar do Cabarco. La capilla estuvo operativa hasta
el aflo 1922. Actualmente pertenece a una propiedad particular, y en su
interior no se conservan ni retablo ni imagenes, pues al parecer el cura

parroco de Anllo se apropi6 de ellas en los afios setenta del siglo pasado.

Capilla de Santa Maria del priorato de Portizo:
Tuvo su origen a finales del siglo XII, como capilla privativa de un gru-
po de monjes pertenecientes al monasterio cisterciense de Meira, que
se habian afincado en el lugar de Portiz6 para poner en marcha una
granja que gestionase las propiedades del monasterio en tierras del ar-
ciprestazgo de Amandi. En 1654 se iniciaria un contencioso con los

51



curas de Anllo por el cobro de primicias de los vecinos de Portizo, con-
tencioso que no se darfa definitivamente por zanjado hasta el afo 1798.

Capilla de Santiago:

Situada en el lugar de Nogueira, actualmente ya no queda ningtn vesti-
gio de su construccion. No estd claro cuando entr6 en funcionamiento,
pero segun el libro de fabrica sabemos que en 1792 no tenia caliz ni
ornatos, por lo que fue suspendida de culto hasta que no se subsanase

la situacidn.

Capilla de San Tomé:

Situada en la ribeira del rio Sil, actualmente sus ruinas se encuentran
bajo el nivel de las aguas del embalse de Santo Estevo. Al igual que la de
Santiago, en 1792 también fue advertida de que acondicionase la capilla

o se la suspenderia de culto.

Ermita de Santa Isabel:

En el lugar de A Barca, enclavada en la confluencia de los rios Cabe y
Sil. No hay constancia del afio de su fundacidn, pero es probable que
sea de mediados del siglo XVIII. Muros de silleria enfoscados en el ex-
terior. En su interior conserva una sencilla mesa a modo de altar y la

imagen de un cristo crucificado presidiendo la nave.

ANLLO DE SAN MARTINO:

Capilla de la Casa da Boca:

Capilla particular que pertenecié a una importante casa labriega, en el
lugar da Boca, junto al regato de Xabrega. Su fundacion es de finales
del siglo XVII. En 1792 fue inspeccionada durante la visita pastoral del
arciprestazgo y se le orden6 que dorase el caliz y la patena, y hasta que

no lo hiciese se le prohibia celebrar misa en ella.

Capilla del Patriarca San Benito:

52

Su fundacion data del afio 1718. Se edificé en un lateral de la iglesia
parroquial de San Martifo, en el lugar donde antes habia unas bodegas
que pertenecian a la propia iglesia. La orden fue dada por el vicario ge-
neral de Lugo en su visita pastoral, argumentando que «de las tres bo-



degas dos estdn arruinadas y la otra maltratada... y perturban el andar
las procesiones que se hacen». Para su construccion se recabaron fon-
dos de los feligreses a través de la primicia de la fébrica, y se le ordeno
en concreto a Diego Beldn, vecino del lugar de Matama, que devolviese
todo el material (tejas, vigas, etc.) que se habia llevado de las antiguas
bodegas, o bien pagase su equivalente en dinero metalico.

En 1765 se decidio incorporar la capilla al cuerpo de la iglesia y utilizar-
la como sacristia, pues la que habia era pequena e incémoda. Para ello
se abri6 una puerta que daba al recinto de la iglesia, cerrando su acceso
por el exterior.

Ermita de San Marcos:
Esta situada en el castro de Arxemil, sin que tengamos certeza de su
fecha de fundacion.
En 1722 el visitador pastoral ordend que los patronos de la capilla la
«compusiesen y adornasen, por estar indecente», y amenazé con demo-
lerla poniendo en su lugar una cruz. En 1816 volvi6 a recibir amonesta-
ciones por el estado de su conservacion y fue clausurada temporalmen-
te, hasta que fueron subsanados los desperfectos.
Actualmente se encuentra en buen estado de conservacion gracias al
mantenimiento que de ella hacen los vecinos. Conserva varias image-
nes de factura artesanal popular. La mas reciente es la que sale en pro-
cesion el dia de San Vitoiro.

Ermita de San Pelagio:
Su origen probablemente se remonte a finales del siglo XVII. Estaba
situada en el alto de San Paio, en el limite de las parroquias de San Mar-
tino y Bolmente. Actualmente esta dentro de una finca particular, en el
lugar donde estuvo ubicada solo se conservan media docena de piedras
entre la maleza.
En 1730 su capellan era el licenciado D. Antonio Dominguez, a quien
se le reclamé que entregase copia de la fundacién. En 1794 lo era D.
Juan Manuel Mirabd, y se le advirtié de que adecentase la capilla y que
entretanto no lo hiciese se le prohibia celebrar las misas que tenia dota-
da la capilla, teniendo que hacerlo en la iglesia parroquial.
En 1847 fue suspendida definitivamente del culto, por hallarse inde-
cente, segun inform el sefior visitador.

53



ARROXO, SAN MARTIN DE:

Capilla de Nuestra Sefiora del Rosario y San José:

Se trata de una capellania colativa de patronato lego. El fundador fue
D. Francisco Vicente de Armesto, en el ano 1689. El expediente de fun-
dacion se conserva en el Archivo Diocesano de Lugo, Mazo n° 3 de las
capellanias de Amandi.

En 1773 era capellan D. Joseph Benito Carnero, que entro en pleito con
el cura parroco de Arroxo por cuestion de la casa de los Eireos, que este
reclamaba para si como casa rectoral, a sabiendas de que era un bien su-
jeto a la capellania. En 1820 era capellan D. Tomas Carnero y Armesto,
el ultimo en ocupar el cargo.

BARANTES, SAN JUAN DE:

Capilla de Santa Marta:

Poca informacion se conserva de esta capellania, salvo que estaba en el
lugar de Santa Marta y que era colativa de patronato laical. Por lo gene-
ral, los lugares cuyos topénimos hacen referencia a algtin santo o santa,
en origen tuvieron como punto de partida una capilla o una ermita que
daria nombre al lugar.

BOLMENTE, SANTA MARIA DE:

Ermita de San Andrés:

Segun el libro de fébrica parroquial, en 1702 ordena el sefior visitador
que le pongan cerradura a la puerta y que la adecenten, o de lo contra-
rio amenaza con derruirla.

Ermita de Santa Maria Magdalena:

54

Fundada por los vecinos, a finales del siglo XVII, como capellania lai-
cal. En 1702 se ordena que le pongan cerradura a la puerta y que la
adecenten, o de lo contrario se amenazaba con demolerla y poner una
cruz en su lugar, lo que finalmente terminé sucediendo en 1740, por
considerar el sefior visitador que su estado era indecente y en ella no se
podian celebrar las misas con el decoro necesario.



Brosmos, SANTA CRUZ DE:

Capilla de N°. §¢. de la Asuncion:
Su fundador fue D. Rodrigo de Garza y Quiroga, en el afio 1702. Era
capellania colativa eclesiastica y estaba dotada con dos misas semana-
les (lunes y sabados), mas otras cuatro al cabo del afio. Se conserva el
expediente de su fundacion en el Archivo Diocesano de Lugo, Mazo n°
4 de las capellanias de Amandi.
Se edificé contigua a la iglesia parroquial, y, por desperfectos de ejecu-
cion en la obra original de la capilla, el agua de lluvia afectaba a la igle-
sia principal, por lo que en 1764 se obligo6 a su patrono a que corriese
con los gastos de reparacion.
El primer capellan fue D. Juan Gonzélez Franco, vecino de Francos de
Proendos. Le sucedi6 en 1729 D. Eliseo Frutos y en 1764 lo era D. Joseph
Pasarin, quien fue reclamado por la autoridad eclesidstica para que certi-
ficase el cumplimiento de las misas dotadas. Tres anos después, en 1767,
la capellania fue clausurada temporalmente por incumplimiento de misas.
En 1782 se acometieron obras de reforma de la capilla por valor de 180
reales. En 1794 surgié la duda de si la capilla era de patronato lego o
eclesiastico, sin poder determinar quién debia hacerse cargo de los gastos
de mantenimiento. En 1801 la autoridad eclesiastica plantearia la posibi-
lidad de suprimirla por falta de usuarios, pero al menos hasta la segunda
década del XIX siguio operativa, pues se conserva un expediente fechado
en 1818, sobre la paga de réditos de censos de la capellania.

Ermita del Sefior San Gil:
Estaba situada en el lugar de Freixende. No hay noticia de su afio de fun-
dacién.
En 1764 el obispo de Lugo ordené que se demoliese por estar abierta
y casi en ruinas, y que se trasladasen las imagenes y alhajas a la iglesia
principal. Hoy dia ya no quedan vestigios de su antigua construccion,
seguramente reutilizada para la edificacion de alguna nueva vivienda.

BuLso, SAN PEDRO:

Capilla Nuestra Sefiora del Rosario:

Estaba situada en el lugar de Pipin, y actualmente nada queda de ella.

55



CANAVAL, SAN PEDRO DE:

Capilla de Nuestra Sefiora de las Nieves:

La fundacion es anterior a 1650. Se conserva un expediente de presen-
tacion de nuevo capellan en el Archivo Diocesano de Lugo, Mazo n° 1
de las capellanias de Amandi.

Su fundador fue D. Juan de Losada Sarmiento, de la Casa de la Basti-
da. Era capellania colativa de presentacion de patronato de legos, cuyo
primer capelldn fue D. Juan Fernandez Sanjurjo, presbitero, cura de
Neiras. Le sucedid en el cargo Lorenzo Alvarez, quien poco después
renuncidé por enfermedad, siendo sustituido en 1658 por Mateo Go-
mez, clérigo de menores. A este ultimo le presenté D. Juan de Losada
Sarmiento, nieto del fundador.

Capilla de San Pedro:
Localizada en el lugar de San Pedro, sin que se conserve memoria del
lugar exacto donde estuvo ubicada.

DoADE, SAN MARTINO DE:

Capilla de Palleiros:
Pertenecia a la Casa Mazaira, donde aun se conserva un escudo de pie-
dra en la fachada.

Ermita de San Amaro:

Situada en la Pena do Castelo.

Ermita de San Antonio de Padua:
Situada en Vilacha de Doade. Se mantiene operativa y en ella se sigue
celebrando la festividad del santo patrén.

Ermita de San Salvador:
Estaba en Vilar de Mouros. Su fundacién data de mediados del siglo
XVIII. Se mantuvo operativa hasta hace aproximadamente cinco déca-
das. Conservd su retablo y las imagenes hasta que la techumbre se des-
plomo, y luego desaparecieron por la rapifa. Entre ellas habia una talla
de Santa Barbara. Aun hoy se pueden apreciar las paredes de la capilla

y lo que queda del altar original.

56



Ermita de San Antonio de Padia, en Vilachd Retablo interior de la ermita de San Salvador,
de Doade. hoy desaparecido, en Vilar de Mouros (Foto:
Guillermo Sotelo)

Ermita de San Amaro, en lo alto de la Pena do Castelo de Doade.

57



FIGUEIROA, SAN SALVADOR DE:

Ermita de Santa Engracia:
Estaba situada en el monte de Os Cétaros. Actualmente ya no quedan
vestigios de su ubicacion.

GUNDIVOS, SANTIAGO DE:

Capilla de N°. S°. de la Concepcion:
Fue fundada en 1702 en el lugar de la Sobreira. Hoy dia ya no quedan
restos de ella, pero el lugar donde estaba ubicada es conocido como el
Lameiro da Capela. Su primer capellan fue D. Juan Gonzalez Franco.
Se conserva un expediente de esta capellania en el Mazo n.° 7 de Pleitos
Civiles de Monforte, en el Archivo Diocesano de Lugo.

Capilla do Carboeira:
Se trata de una fundacidn tardia (1839), ubicada en una casa particular
del lugar de Carboeira. En su dia tuvo retablo e imagenes, pero actual-
mente se encuentra abandonada y es utilizada como almacén.

Capilla de Vilapedre:
Se trata de una de las ultimas fundaciones hechas en el arciprestazgo,
pues su constitucion es de 1887. Esta aneja a una casa particular que
pertenecio a los Garza y Somoza.

Capilla de Santa Ana:
Estaba ubicada en el lugar de Santadriao. La capilla se clausur6 a me-
diados del siglo pasado y la imagen de Santa Ana fue trasladada a la
iglesia parroquial, al altar colateral de la epistola.

Capilla de Santa Marina:
Fundada en el siglo XIX, en el lugar de Santa Marifia.
Ermita de Santa Ana:

Estaba edificada en el lugar da Penelas, sin que tengamos mas informa-
cion sobre ella.

Capilla de San Roque:
La tnica referencia que tenemos de esta capellania proviene de una es-
critura notarial de 1737, ante Bernardo Benito Rodriguez Varela, escri-
bano de la Casa da Lama de Santiorxo.

58



Capilla de Santa Marifia, en Gundivos.

59



LINARAN, SAN MARTIN DE:

Capilla de San Juan Bautista:

Fue fundada en 1700 por D. Juan Antonio Gonzalez, presbitero. Estaba
adscrita al altar colateral del evangelio de la iglesia parroquial. Era ca-
pellania colativa de patronato de legos. Su primer capellan fue el propio
fundador. Le sucedi6é D. Francisco Alvarez de Quiroga, hasta que se
marcho a residir a Madrid, en 1712.

Hay expediente de su fundacién en el Archivo Diocesano de Lugo,
Mazo n.° 6 de las capellanias de Amandi.

Capilla do Pacio:

Edificada en el lugar do Pacio, de la que ya no quedan vestigios.

Ermita de Santa Catalina:

Edificada en el monte A Lama da Vila, de la que tampoco quedan restos.

LoBi10os, SAN XILLAO DE:

Capilla de San José:

Fundada en 1706 por D. Domingo Varela, cura parroco de Lobios. El
expediente de su fundacion se conserva en el Archivo Diocesano de
Lugo, Mazo n.° 1 de las capellanias de Amandi.

Era capellania colativa de patronato de legos, con carga anual de cinco
misas rezadas y una cantada, que debian decirse en el el altar de la er-
mita de Nuestra Sefiora de los Angeles, en Lobios.

Estuvo operativa hasta finales del siglo XIX, y en 1902 D. Jacinto Car-
nero, presbitero, certifico que el ultimo capellan habia sido D. Manuel
Alvarez, sin que hubiese deudas pendientes. La capellania se disolvié en
1905 y sus bienes debian revertir a los herederos de D. Domingo Varela,
lo que suscito un pleito judicial para dilucidar qué familiares tenian
derecho a ellos y cuales no.

Capilla de Santo Domingo:

60

La funda en el aflo 1701 Domingo Martinez de Brandariz, notario pu-
blico residente en Casar da Cima. Se trataba de una capellania colativa
con patronato de legos. La carga de misas anuales eran siete rezadas y
una cantada.



Capilla de Nuestra Seriora de los Angeles, en Lobios.

61



Capilla de San Pantaleén, en el lugar de Carballeda de Lobios.

62



Mientras se construyo la capilla, las misas se celebraron en la iglesia de
Lobios. Su primer capellan fue Benito Martinez de Brandariz, clérigo
de menores y hermano del fundador.

El expediente de fundacidn se encuentra en el Archivo Diocesano de
Lugo, Mazo n.° 1 de las capellanias de Amandi.

Capilla de San Martin:
Su fundacién data de 1680, y el expediente se encuentra en el Archivo
Diocesano de Lugo, Mazo n.° 2 de las capellanias de Amandi.

Capilla de San Pantaledn:
Se trata de una fundacién de finales del siglo XVIII. Esta ubicada en
el lugar da Carballeda. Estuvo operativa hasta hace aproximadamente
cuarenta afios. Sus imdagenes fueron robadas.

Ermita de Nuestra Sefiora de los Angeles:

Se halla situada en el lugar da Airexa. Su fundacién podria remontarse al
siglo XII, pero fue completamente remozada a principios del XVIII. Aun
conserva su retablo en buen estado, e imagenes y tallas del siglo XVIII.

Cuenta la tradicién que en tiempos de la invasion musulmana una chiqui-
lla de Lobios le robd una cadena de oro a una mujer mora; esta se trans-
formo en una serpiente y salié en su persecucion. Al pasar por el lugar
donde mas tarde se edificaria la capilla, la muchacha exclamé: «La Reina
de los Angeles me asista»; entonces la serpiente se transformé nuevamente
en mujer y le dijo: «A buena divinidad pediste intercesion y encomienda.»

NEIRAS, SAN SALVADOR DE:

Capilla de Nuestra Sefiora del Rosario:

Fue fundada como capellania colativa en 1682 por Isabel Salgueira,
viuda de Pedro Gonzélez de Vilar, para que su hijo Pedro Gonzalez,
clérigo de menores drdenes, pudiese ordenarse como sacerdote. Esta
capellania se fund6 para que estuviese operativa exclusivamente mien-
tras viviese su capellan, dotandola con una serie de bienes, que tras su
muerte se reincorporaron al patrimonio familiar.

Hay expediente en el Archivo Diocesano de Lugo, Mazo n.° 1 de las
capellanias de Amandi.

63



Capilla de San Julidn:
Esta situada en el lugar da Vacariza. El edificio atin se conserva en rela-
tivo buen estado. Su fundacion data de principios del siglo XVIII, y en
1764 se le pidi6 al patrono que la adecentase debidamente en un plazo
de tres meses, o de lo contrario habria que demolerla y poner en su
lugar una cruz.

Capilla de San Julidn, en el lugar da Varaiza, en Neiras.

Ruinas de la antigua capellania de la escuela de Pinol, en las Casas do Robado.

64



PiNoL, SAN VICENTE DE:

Capilla de San Felipe:
Situada en el lugar de Portabrosmos, se trata de una pequefa ermita
que durante tiempo estuvo abandonada e invadida por la maleza. Re-
cientemente ha sido recuperada por el concello de Sober como espacio
laico socio-cultural.

Capellania de la Escuela de nifios:

En 1724, D. Joseph Fort y Recuerda, cura parroco de Pinol, fundaria
una capellania mere lega para ensefar a leer, escribir, contar e impartir
la doctrina cristiana a los nifios de las parroquias de Pinol, Santiorxo
y Bulso. La capellania estaba dotada con los réditos que aportaban una
serie de censos en manos de diferentes vecinos de la zona. Tenia como
carga una misa mensual en memoria del fundador. La escuela estaba
ubicada en las casas do Ribado, muy cerca de la iglesia parroquial.

Capilla de Nuestra Sefiora de Cadeiras:

La historia de esta capilla se remonta a la Plena Edad Media, cuando la
Virgen, segun la tradicion, se le aparecié a unas nifias que estaban pas-
toreando en el monte de Cadeiras. En un primer momento se edificaria
una pequefia ermita junto a las pefias donde tuvo lugar dicha aparicién,
pero ante la gran afluencia de fieles hubo que construir otra de un ta-
mafo mayor, a escasos cien metros. A mediados del siglo XVIII, esta se-
gunda ermita se quedaria igualmente pequeiia, pero gracias al impulso
de Juan Manuel Moure y Guerra, cura parroco de Pinol, se construiria
un nuevo edificio, esta vez con categoria de santuario. La financiacion
de las obras correria por cuenta de los propios vecinos mediante sus-
cripcion popular, si bien el edificio, tal y como estaba proyectado, nun-
ca llegaria a rematarse. En cualquier caso, en la documentacién histo-
rica de la zona, siempre se hace referencia a la «ermita» o «capilla» de
Nuestra Sefiora Cadeiras.

Ermita de Santiago el Mayor:
Estaba situada en el lugar de Sampil, sin que tengamos datos de su fun-
dacion. Tras la desamortizacion seria adquirida por un particular y mas
tarde vendida a un tercero. De ella solo se conservan las paredes exte-
riores, siendo utilizada actualmente como almacén.

65



I, recientemente restaurada por el

de Pino

en el lugar de Portabrosmos,

Ermita de San Felipe,

Ooncello de Sober.

I, actualmente utilizada como almacén.

Ermita de Santiago el Mayor, en el lugar de Sampi

66



PROENDOS, SANTA MARIA DE:

Capilla de Nuestra Sefiora del Rosario:

Se trata de una capellania colativa de patronato de sangre. La fundé
en 1692 D. Antonio Valcarce, cura de Proendos, con una carga de dos
misas semanales que debian ser oficiadas en el altar de Nuestra Sefiora
del Rosario de la iglesia parroquial. Su primer capellan fue D. Alonso
Taboada, quien ejercié hasta el afio 1706. Al fallecer este, segiin una
clausula de su escritura de fundacidn, esta capellania se unificaria con
la que viene a continuacién.

Capilla Nuestra Sefiora del Rosario:

También fue fundada por D. Antonio Valcarce, en 1698, siendo colativa
y patronato de sangre. El expediente se conserva en el Archivo Dioce-
sano de Lugo, Mazos n.° 2 y 3 de la seccion de capellanias de Amandi.
Su primer capellan fue D. Juan Antonio Arias de Valcarce, sobrino del
fundador, y segtin dej6 dispuesto este, al fallecer el capellan las dos ca-
pellania debian quedar en una sola. La historia de esta capellania la
veremos con mayor detalle en el préximo capitulo.

Capilla de Nuestra Sefiora del Rosario:

En la misma iglesia de Proendos, y en el mismo altar de Nuestra Sefio-
ra, se instituiria en 1700 otra capellania colativa de patronato de legos.
Su fundador fue Miguel de Armesto. El expediente de su fundacion se
conserva en el Archivo Diocesano de Lugo, Mazo n.° 1 de las capella-
nias de Amandi.

Su primer capelldn fue D. Manuel Rodriguez de Armesto, a quien se le
denuncia en 1706 por no cumplir con las misas dotadas ni acudir a la
visita pastoral. En 1765 volveria a requerirse a su capellan que justifica-
se el haber cumplido con las misas dotadas.

Capilla del Santisimo Cristo:
En 1730, Pascual Pérez de Armesto fundaria una nueva capellania co-
lativa y patronato de legos en el altar del Santisimo de la iglesia parro-
quial, con la pension de la misa de alba en cada dia de fiesta de precepto
de cada aflo. Su primer capellan seria D. Benito Martinez, sobrino del
fundador.

67



Capilla de San José:

Un afo mds tarde, en 1731, el mismo Pascual Pérez de Armesto, pres-
bitero, fundaria una segunda capellania colativa, con advocacién a San
José, y con carga de dos ducados anuales para aceite de la lampara del
Santisimo.

Capilla del Santisimo Sacramento:

Dos afos después, en 1733, Pascual Pérez de Armesto fundaria una
tercera capellania colativa de patronato de legos, advocacion al San-
tisimo Sacramento, y con carga de dos misas cantadas y cinco reales
y medio al aflo por razén de oblata. El primer capellan fue Cayetano
Conde, aun menor de edad, y hasta tanto no alcanzase la edad de
ordenarse in sacris, los réditos de la capellania los debia gestionar D?
Isabel Pérez de Armesto, sobrina legitima del fundador. En 1770 era
su capellan Tomas Somoza.

El expediente de esta fundacion se conserva en el Archivo Diocesano
de Lugo, Mazo n.° 2 de las capellanias de Amandi.

Capilla de San Amaro:

68

Fue fundada como capellania colativa y memoria de misas en 1680 por
Maria Gonzalez, viuda, vecina del lugar de Francos, con una carga de
una misa mensual. Se conserva el expediente de fundacién en el Ar-
chivo Diocesano de Lugo, Mazo n.° 3 de las capellanias de Amandi.
El edificio de la capilla estaba anejo a la iglesia parroquial, y por razén
de «piso y ornatos» debia pagar un cafiado de vino al afio. Su primer
capellan fue Juan Rodriguez, clérigo de menores e hijo de la fundadora.
En 1698 le sucederia Francisco Pérez, presbitero, hijo de Antonio Pérez,
cirujano y vecino de Proendos.

En 1765 el sefior visitador ordeno6 adecentar la capilla y lastrarla con
ladrillo o madera, y que se pusiese un candado a la puerta. En 1770 su
capelldn era D. Juan Rodriguez y Gonzélez, nieto de la fundadora, y
recibié amenaza de clausura por el estado en que se hallaba la capilla.
En 1774 le sucederia D. Fernando de Ribas y el patrono era Manuel Sal-
gado, a los que volvieron a reiterar la necesidad de adecentar la capilla
o de lo contrario se clausuraria, lo que finalmente acabaria ocurriendo
en 1792, por carecer de la limpieza y los ornatos imprescindibles para
celebrar la misa.



Estado actual de la antigua capilla de San Julidn, en el lugar de San Xillao de Proendos.

69



Acceso principal a la capilla de la Casa do Barrio, en Proendos.

Antigua capilla de San Amaro, adosada al edificio principal de la iglesia de Proendos.

70



Capilla do Barrio:
Pertenece a una casa particular del lugar do Barrio, y en el dintel de la
puerta principal de acceso figura el afio de su fundacioén, 1887.

Capilla de San Marcos:
Situada en el lugar de Francos, poco queda ya de su edificio original.
En una casa particular préoxima se puede ver la pila de agua bendita
que pertenecia a esta capilla, empotrada en el muro exterior de acceso.

Capilla de San Cristobal:
En 1792 la autoridad eclesiastica clausur6 esta capilla, localizada en el
lugar de Pacios, por carecer de ornatos y no reunir las condiciones para
celebrar la santa misa en ella. Hoy dia solo quedan los muros exteriores
en estado ruinoso y cubiertos de maleza.

Capilla de San José:
Situada en el lugar de Mer, se conserva en muy buen estado y atin sigue
teniendo actividad en el dia del santo patron.

Capilla de Santiago:
Poca informacion disponemos de esta capilla, salvo que fue fundada en
1765 en el interior de la iglesia parroquial.

Ermita de San Juan:
Estaba situada en el lugar de Castaxta. Actualmente nada queda de su
edificio original. La ultima noticia que se tiene de ella se debe a la visita
pastoral de 1736, cuando se reclamoé a sus patronos presentasen los li-
bros y los certificados de haber cumplido con las misas.

Ermita de San Julidn:
Situada en el lugar de San Xillao, en 1736 también se les reclamé por
parte del sefior visitador que presentasen los libros. Hoy dia solo que-
dan los muros exteriores cubiertos de hiedra.

Ermita de San Pelayo:
Hubo una primera ermita de mediados del siglo XVII, que fue remoza-
daa comienzos del XVIIL. Sabemos que en 1738 se le exigiria a Gregorio
de Bouza que pagase 40 reales por los materiales que se habia llevado
de la antigua capilla de San Pelayo, y finalmente, en 1847, se liquidarian
todos sus bienes y se daria por clausurada.

71



REFOX0, SANTO ESTEVO:

Nuestra Seriora del Rosario:

Data del afio 1654, y en el de 1764 el sefior visitador pidi6 a los patronos
que presentasen las escrituras de fundacion. El expediente se conser-
va en el Archivo Diocesano de Lugo, Mazo n.° 5 de las capellanias de
Amandi.

ROSENDE, SAN MIGUEL DE:

Capilla de Nuestra Sefiora del Buen Suceso:

Su fundacién data de 1629. Estaba situada en el lugar de Outeiro, junto
a las casas de morada del fundador, D. Pedro de Valcarce Somoza. Era
capellania colativa de patronato laical, con una misa anual como carga.
En 1764 se le ordena a D? Juana de Soto y Acufa, tutora de Joseph
Noguerol, su hijo, en ese momento patrono de la capellania como here-
dero del fundador, que adecentase la capilla o de lo contrario sus rentas
pasarian a ser embargadas.

Capilla de San Pedro:

Situada en el lugar de Naz, esta capellania colativa de patronato laical
estuvo operativa al menos entre 1699 y 1728. Su expediente se conserva
en el Archivo Diocesano de Lugo, en los mazos 4 y 5 de las capellanias
de Amandi.

Capilla de San Francisco de Paula:

72

Fundada en 1690 en el interior de la iglesia parroquial por D. Francisco
de Rivadeneira, cura parroco de Rosende, con carga de dos misas men-
suales. Era capellania colativa de patronato laical, que recaia en la Casa
de Rivadeneira del lugar de Moreda, en Villaescura. Su primer capellan
fue D. Alvaro de Novoa Feijoo, clérigo de menores érdenes, al que su-
cedi6 D. Melchor Lopez da Veiga, y por ascenso de este a un beneficio
de mayores rentas le sucedié como capellan D. Andrés Rodriguez San
Paio, clérigo de menores 6rdenes.

El expediente de su fundacion se conserva en el Archivo Diocesano de
Lugo, Mazo n.° 5 de las capellanias de Amandi.



Capilla de la Casa Grande:
Su fundador fue D. Juan Varela, en 1818. Se encuentra ubicada en una
dependencia interior de la Casa Grande de Rosende. Seria bendecida el
24 de junio de ese mismo ano por fray Bernardo Carrillo, cura parroco
de Rosende, que oficiaba en representacion de D. José Antonio Azpeitia
Séenz de Santamaria, obispo de Lugo. Presidiendo el altar, se conserva
un fresco firmado en 1820 por el pintor Juan Bernardo Pérez de Casti-
nandi, que sobrevivid a un aparatoso incendio que se desaté en la Casa
Grande en el afio 2009.

Interior de la capilla de la Casa Grande de Rosende.

73



Capilla de San Antonio de Padua:

La fund6 en 1692 D@ Lucrecia de Valcarce y Somoza, en el lugar de
Outeiro, dentro de la capilla del Buen Suceso. Era capellania colativa de
patronato de legos, que recaia en la Casa de Noguerol de Outeiro. Tenia
una carga anual de siete misas rezadas y una cantada. El expediente de
su fundacion se conserva en el Archivo Diocesano de Lugo, Mazo n.° 5
de las capellanias de Amandi.

Su primer capellan fue el licenciado D. Juan Gil Feijoo. En 1702 era pa-
trono D. Manuel Noguerol, al que se le reclamé que presentase la escritu-
ra de fundacion con la relacion de bienes que tenia la capellania. En 1704
es el licenciado Alonso Vazquez quien figura como capellan.

En la visita pastoral de 1738 se denuncia que la capilla esta indecente
y arruinada y el sefior visitador amenaza con su demolicién. En 1788
se le suspenderia nuevamente de culto por su estado indecente y, unos
afos mas tarde, en 1794, su capellan D. Manuel Noguerol, residente
en San Paio de Muradelle (Chantada), se llevaria a casa las imagenes y
ornatos de la capilla, siendo poco después definitivamente clausurada.

Capilla del Pazo de Ribas:

A igual que la de la Casa Grande, se trata de una capilla privativa, ubicada
en el interior del pazo de Ribas, del linaje Gayoso Montenegro. Conserva,
asimismo, frescos firmados por Castinandi y fechados en 1840.

Ermita de San Pedro de Guarela:

En 1794 era capellan D. Bernardo Miguel de Navia, y poco mas se sabe
de ella.

SANTIORXO, SAN JORGE DE:

Capilla del Glorioso San Pedro:

74

Estaba ubicada en el lugar do Noguedo. Fue capellania colativa de pa-
tronato de legos. Su fundacién corri6 a cargo de un grupo de vecinos,
en 1771,y edificada por ellos mismos. En 1779 se trasladaria a la capilla
un viejo retablo que provenia de un colateral de la iglesia de Santiorxo.
Su primer capellan fue D. Benito Pérez y en 1781 le sucederia D. Juan
Rodriguez Blanco, presbitero, hijo de Jacinto Rodriguez Blanco, uno de
los fundadores y su principal promotor.



Capilla de la Casa de Veliios, en la parroquia de Santiorxo.

En 1832 el sefior visitador, en su visita pastoral, suspendio la actividad
de la capilla alegando que era innecesaria, decision que fue recurrida
por Josefina Rodriguez, viuda y vecina del Noguedo, nuera del funda-
dor. Al afo siguiente, gracias a un informe favorable del cura de Pinol,
el obispo de Lugo alz6 la suspension.

Actualmente nada queda de la edificacién original, tan solo se conserva
el nombre de A Capela para identificar el prado donde estuvo ubicada.

Capilla de la Casa de Veliios:
Su fundacién es de finales del siglo XVII, por iniciativa de D. Andrés
Diaz de Novoa y Cadorniga. El edificio de la capilla esta dentro de las
dependencias familiares. Dos de sus miembros fueron D. Isidro y D.
Florencio de Novoa y Quiroga, hermanos, curas de San Salvador de
Figueirod y Santa Cruz de Brosmos respectivamente.

Ermita de San Jorge:
Lo unico que sabemos de ella es que estaba situada en el lugar das Casas
da Hermida. Se menciona su existencia en un contencioso que se origi-
nd entre los vecinos del lugar y el monasterio de San Esteban de Ribas
del Sil. El pleito tuvo su inicio en 1606. Hoy dia no queda ningun ves-
tigio de la ermita, y tampoco existe un lugar en Santiorxo identificado
como Casas da Hermida.

75



Ermita de San Tomé:

Estaba situada en un promontorio conocido como A Eirela, en el lu-
gar de Paradela, volcada a la escarpada ribera del Sil. Actualmente solo
quedan unos escasos restos del edificio original, muy probablemente
reutilizados para rehacer las paredes de los socalcos de la zona. A esta
capilla se llegaba también por el camino dos Muifos, que corre paralelo
al arroyo da Algueira. Los vecinos lo utilizaban para ir a las vifias de
esta zona de la ribera y para ir a pescar al lugar de O Regueiral, donde
el arroyo desemboca en el Sil, muy cerca de la capilla.

VILAESCURA, SANTA MAR{A:

Capilla de San Blas:

Era una capellania eclesidstica colativa y de patronato laical, fundada
en 1676 y ubicada dentro de la iglesia parroquial. Su fundador fue Blas
do Pifeiro, clérigo de menores. Tenia una carga de doce misas al afo.
Su primer capellan fue Pedro de Pifeiro. En 1698 le sucedié en el cargo
Francisco Rodriguez do Pifeiro. La capilla fue finalmente clausurada
en 1886.

El expediente de su fundacion, con los primeros nombramientos a ca-
pellan, se encuentra en el Archivo Diocesano de Lugo, Mazos n.°5y 6

de las capellanias de Amandi.

Es mas que probable que hubiese otras muchas capellanias que se
fundaron durante el periodo de la Edad Moderna. Capillas y ermitas
que surgian en los rincones mas recénditos como alternativa a la iglesia
parroquial, por la dificultad de asistir a la misa en los dias de precepto,
sobre todo en los dias de invierno, cuando la lluvia o la nieve hacian
intransitables los caminos del arciprestazgo de Amandi. En cualquier
caso, las que han sido mencionadas mas arriba requieren sin duda un
estudio y una investigacion mucho mas profunda y pormenorizada, que
nos permita determinar cudles eran en ultima instancia las prioridades
que impulsaban a sus fundadores a crear una nueva capellania.

76



CAPITULO IV

LA CAPELLANIA DE NUESTRA SENORA DEL ROSARIO
EN LA IGLESIA DE PROENDOS

Dentro del arciprestazgo de Amandi, la parroquia de Proendos fue sin
duda la que alberg6 un mayor numero de capellanias a lo largo de la Edad
Moderna. La mayoria se fundaron en los propios altares colaterales de las
iglesias. Una de esas capellanias fue la que instituyd a finales del siglo XVII
D. Antonio de Valcarce, bajo la protecciéon de Nuestra Sefiora del Rosario,
en la iglesia parroquial de Santa Maria de Proendos. La historia de esta
capellania nos puede servir de ejemplo para conocer con mayor detalle
cuales fueron las dinamicas que vivieron esta clase de fundaciones pias.

Los pasos a dar para la fundacion de una capellania, por lo general,
respondia a un procedimiento juridico definido, cuyo primer hito con-
sistia en formalizar la escritura notarial fundacional, que basicamente
constaba de los siguientes puntos:

1. Encabezamiento: en el que se identificaba al fundador, especificando
sus circunstancias personales, el lugar de origen, etc.

2. Advocacion de la capellania: era fundamental determinar a quién
quedaba encomendada, pretendiendo su auxilio y proteccion.

3. Tipo de fundacion: asignando su condicién de colativa o laical, y si
era de patronato activo o pasivo, definiendo asimismo los criterios
que debian seguirse para el nombramiento de nuevos capellanes y
patronos.

77



4. Cargas y obligaciones: requisito imprescindible era determinar el na-
mero de misas anuales en memoria del fundador, asi como otras
clausulas que este quisiere disponer, como el suministro de aceite
para la lampara del Santisimo, limosnas puntuales, etc.

5. Asignacion de bienes y rentas: donde se detalla de manera pormeno-
rizada el conjunto de bienes —ya sean fincas, inmuebles o censos—
pertenecientes al patrimonio familiar del fundador y que quedaran
sujetos a la fundacién como garantia para la congrua del capellan y
el pago de las misas estipuladas.

6. Pie de firma: donde aparece la relacion de testigos que han estado pre-
sentes a la escritura publica ante el notario, y la rabrica del fundador.

7. Aprobacion de la fundacion: la confirmacion de la capellania debia
ser ratificada por la autoridad eclesidastica competente, una vez supe-
rados favorablemente todos los tramites previos.

8. Peticion de colacion: en su caso, se solicitaba del sefior obispo la or-
denacion in sacris para el capellan propuesto.

Desde antiguo, las advocaciones de las capellanias cubrieron un am-
plio espectro del santoral catélico. La eleccion del santo o de la divini-
dad, buscando su amparo y proteccion, varié en cada época en funcién
de las inquietudes y la devocién popular. La fundada por D. Antonio
Valcarce y Losada estaba encomendada a la Virgen del Rosario, una ad-
vocacion cuyo origen hay que situarlo en la Baja Edad Media.

El fervor de los devotos sostenia que la Virgen se le habia aparecido
a Domingo de Guzman en el interior de una capilla, llevando un rosario
entre sus manos, para ensefarle a rezar con él. La tradicion situa este
acontecimiento en los dias previos a la decisiva batalla de las Navas de
Tolosa, en 1212. Tras la contienda, y la crucial victoria de los ejércitos
cristianos, el fervor popular atribuiria a la Virgen el éxito obtenido. Lo
mismo sucederia, dos siglos y medio después, cuando se enfrentaron a
las huestes otomanas en la batalla de Lepanto. El triunfo seria nueva-
mente achacado a la protecciéon de la Virgen, por lo que seria rebautiza-

78



da por el papa Pio V como la «de las Victorias», fijando el 7 de octubre,
aniversario de aquella batalla contra los turcos, como el dia en que debia
ser honrada. Su sucesor, Gregorio XIII, gran devoto del episodio de la
Virgen con Domingo de Guzman, cambiaria el nombre de su festividad
por el de Nuestra Sefiora del Rosario, siendo a partir de finales del siglo XVI
cuando su devocion y fervor popular se extenderia por toda Espana.

A mediados del siglo XVII, como muestra de devocion hacia la Vir-
gen, Juan de Valcarce y Ana Rodriguez, su mujer, vecinos de la gran-
ja conocida como A Pousa de Villastrille, en la feligresia de Proendos,
costearian el altar colateral de Nuestra Sefiora del Rosario, situado en el
lado de la epistola de la iglesia parroquial.

Juan de Valcarce pertenecia a una familia de origen labriego que ha-
bia alcanzado un notable poder econémico. Llegaria a desempeiar el
cargo de juez ordinario en la jurisdiccién de Sober, por espacio de tres
anos. El matrimonio tendria siete hijos: dos varones y cinco nifas. A
sus hijos, Juan y Antonio, les costearon la carrera eclesidstica: Juan de
Valcarce seria cura del beneficio de San Juan de Toldaos, y Antonio de
Valcarce y Losada lo seria en un principio de San Xoan de Vilanova, en
la provincia de A Coruia, para terminar sus dias siendo el cura rector
de Santa Maria de Proendos. La mayor de las hijas, llamaba Teresa, se
casaria con D. Francisco Feijoo Sotomayor, vecino de la feligresia de
Santa Maria de Arnoid, en tierras de Valladolid; luego vendria Francis-
ca, casada con D. Antonio Arias; Ana, casada con el capitan D. Pedro de
Noboa; Maria, casada con Alonso Lopez, del lugar de Mifioa; y la me-
nor, Rosa, con Antonio Taboada. Todos los matrimonios serian concer-
tados con suficientes aportaciones econémicas en concepto de dote, con
el objetivo de emparentar a los Valcarce de Villastrille con miembros de
la hidalguia rural.

En el aflo 1666, los hermanos Juan y Antonio Valcarce acordaron
la dote de su hermana Teresa con el capitdin D. Rodrigo Feijoo, para
formalizar el matrimonio con D. Francisco Feijoo Sotomayor, su hijo.

Entre los bienes que componian dicha dote figuraba una vivienda que

79



Antonio de Valcarce habia construido, junto a la de sus padres, en el
lugar de Villastrille.

La presencia en Villastrille de los Feijoo Sotomayor se veria reflejada
inmediatamente con la remodelacidon de la propia vivienda familiar, a
la que incorporarian el escudo de armas en su fachada, asi como la do-
tacion de una sepultura, también blasonada, en el interior de la iglesia
parroquial, que acabaria generando un contencioso con el obispado de
Lugo. Para entonces, D. Antonio de Valcarce y Losada llevaba ya varios
anos al frente del curato de Proendos.

En noviembre de 1687, D. Antonio tomo la decisién de instituir en
memoria de sus difuntos padres la dotacion de dos misas semanarias,
que debian ser oficiadas en el mismo altar de la Virgen del Rosario que
ellos habian financiado. Para ello fundé una capellania de caracter per-
petuo, colativa y sujeta a la jurisdiccion eclesiastica, con la advocacién
de Nuestra Sefora del Rosario, por via de patronato de legos.

El primer patrono de esta capellania seria el propio fundador, dejan-
do asimismo dispuesto que, en lo sucesivo, el patronato debia recaer ne-
cesariamente en quien fuese duefo de la casa de Villastrille y habitase en
ella, «sin que ningun sefor obispo les pueda poner a ello impedimento»,
segun especificaba la escritura de fundacién. Como tal patrono, D. An-
tonio de Valcarce y Losada nombr6 como primer capellan a su sobrino
D. Antonio Taboada y Valcarce, clérigo presbitero, hijo de su hermana
Rosa y vecino de la feligresia de San Pedro de Doade, en tierras de Lalin.
Pocos anos después, en febrero de 1690, este capellan, sin que tengamos
constancia de cudles fueron sus motivos, decidié regresar a su lugar de
origen, renunciando por tanto a la capellania de Proendos, para lo cual
llegaria a un acuerdo de trueque con su tio Alonso Taboada, también
presbitero, cura de los beneficios de San Juan de Villanueva, San Pedro
de Doade y San Paio de Lodeiro, en Lalin, de tal manera que D. Anto-
nio Taboada se haria cargo de estas parroquias y su tio D. Alonso seria
el nuevo capellan de la capellania de Nuestra Seniora del Rosario, en
Proendos.

80



Para hacer efectivo dicho intercambio, fue necesario el visto bueno
del conde de Lemos, patrono de los beneficios de Lalin, asi como tam-
bién del obispo de Lugo, pues este tenia que conferir la colacion al nuevo
capellan de Proendos.

La capellania de Nuestra Sefiora del Rosario estaba cumpliendo
hasta ese momento fielmente con sus obligaciones, celebrando dos mi-
sas semanales en memoria de los padres del fundador. A pesar de ello,
cuando dispuso su testamento el 29 de octubre de 1697, D. Antonio
Valcarce y Losada dio orden a su albacea testamentario de que, una vez
satisfechos una serie de compromisos y legados, «[...] toda la demas
hacienda de raiz, rentas y censos que se hallare ser mio y tocarme, de
ello haga Capilla de la Virgen del Rosario en la forma y manera que
tengo hecha ya la otra, que al presente lleva el Licenciado don Alonso
Taboada.»

Esta capellania que ahora fundaba de nuevas, y que entraria en vigor
una vez hubiese fallecido él, también era, como la anterior, de patronato
de legos y colativa, con eleccién de los futuros capellanes segtin disponia
la escritura de fundacion.

D. Antonio de Valcarce dejé dispuesto que su primer patrono fue-
se D. Juan Benito Feijoo, hijo de su hermana Teresa, al cual, el dia de
manana, habria de suceder «su hijo mayor en dias, y a falta de varén
hembra; y, a los que le sucedieren a lo adelante, prefiriendo el mayor
al menor y varén a hembra, y faltando la descendencia del sobredicho,
se presente por la linea de dichos Valcarces de Villastrille, prefiriendo
siempre el pariente mas proximo a dicho testador [...]». El patronato de
la capellania, ademads, tenia como condicion expresa que debia recaer en
una sola persona a manera de vinculo y mayorazgo, sin poderse dividir
entre herederos.

Los tramites administrativos necesarios para la aprobacién de una
capellania se despachaban en la oficina del provisor y vicario general de
Lugo y, en tdltima instancia, era refrendada por el obispo de la dioce-
sis. En cualquier caso, previamente a su definitiva aprobacion, se fijaba

81



un edicto en las puertas de las iglesias de aquellas parroquias en donde
estuviesen ubicados los bienes sujetos a la capellania, detallando su re-
lacién y ubicacion, por si algun vecino tuviese algo que alegar. No era
infrecuente que surgieran controversias al comprobar que una finca en
concreto se habia incluido erréneamente entre los bienes que pasarian
a ser «espiritualizados», condicidn esta que los retiraba definitivamente
del mercado libre y ya no podrian ser vendidos ni traspasados. Y eso fue
precisamente lo que sucedid en esta ocasion. El edicto del sefior provi-
sor habia sido fijado en las parroquias de Canaval, Rosende, Anllo, San
Martifo, Proendos, Arroxo, Refoxo, Neiras y Lifiaran. En todas ellas ha-
bia alguna finca comprometida. Al cabo de unos dias, media docena de
vecinos de diferentes localidades presentaron alegaciones y quejas ante
el vicario general, por considerar que les estaban usurpando sus pro-
piedades. Algunos de ellos se agruparon y denunciaron conjuntamente
la situacion, pidiendo se paralizase la constitucion de dicha capellania.
Hubo otros vecinos que denunciaron otras situaciones irregulares, pues
alguna de esas fincas sefialadas para garantia de la congrua del capellan
no pertenecian siquiera al fundador, y lo malo es que no siempre existia
un registro documental de su titularidad, por lo que era inevitable en
ocasiones dirimir ante la justicia ordinaria este tipo de contenciosos, y
los procesos eran lentos y costosos.

No obstante, el interés que demostraba el obispado de Lugo por con-
solidar esta clase de fundaciones pias era evidente, pues suponia una
fuente de ingresos segura y un incremento notable de su patrimonio
material. Por eso, en ocasiones, existia una excesiva laxitud a la hora
de supervisar los requisitos necesarios para la aprobacion de una cape-
llania, o se solventaban los procedimientos administrativos sin que los
controles previos fuesen excesivamente rigurosos. En el caso concreto
de esta segunda capellania de Nuestra Sefiora del Rosario que se preten-
dia instituir en la iglesia de Proendos, las controversias se resolvieron
finalmente llegando a diferentes acuerdos entre las partes implicadas,
siendo aprobada definitivamente el 16 de junio de 1698.

82



Quien estaba llamado a ser su primer capellan, D. Baltasar Feijoo
Sotomayor, clérigo de menores, sobrino del fundador, no podria hacer-
se cargo de ella por padecer una grave afeccion en los ojos que acabaria
por dejarle casi ciego, por lo que, segun estaba dispuesto en la escritura
fundacional, renunciaria a su nombramiento cediendo su lugar al si-
guiente en el orden de preferencia, D. Juan Antonio Arias y Valcarce,
hijo de Francisca Valcarce, hermana del fundador.

La toma de posesion de la capellania por parte de D. Juan Antonio
Arias se produjo con especial celeridad. En el expediente notarial que-
daria recogido como el cura parroco de Proendos le hizo entrega de la
misma en los siguientes términos:

«[...] para cumplir con su tenor y darle al sobredicho la posesion de
la dicha capilla lo tomé por la mano y lo meti6 en la dicha iglesia y lo
llevo al altar mayor de ella, hicieron oracion al Santisimo Sacramento
tomando agua bendita, y de alli lo llevé al altar colateral que esté al lado
de la epistola y le entregd una campanilla, que ha tocado, y asimismo
le entrego al glorioso San Sebastidn, Santa Ana y a la Virgen Nuestra
Sefiora del Rosario y mas santos que hay en el altar de dicha capilla,
y por virtud de dichas insignias le dio la posesion real, virtual, actual,
corporal, civil seu quasi de la dicha capilla, frutos, rentas y censos de

ella y mas emolumentos [...]»*

D. Juan Antonio Arias y Valcarce exigiria de inmediato se cum-
pliesen todas las estipulaciones recogidas en la escritura de fundacion.
Entre ellas, el cobro de las rentas y los censos que aportaban una serie
de bienes raices e inmuebles, que en teoria eran parte del patrimonio
familiar del fundador. Sin embargo el problema surgié al comprobar
que algunos de esos bienes habian formado parte también de los que
en su dia D. Antonio de Valcarce y su hermano D. Juan habian incluido
en la dote de su hermana Teresa, para que esta pudiera casarse con D.

22 Expediente de fundacién de la capellania de Nuestra Sefiora del Rosario, 1698. Mazo n° 1
de la seccién «Capellanias». Archivo Diocesano de Lugo, Seccion Pleitos Civiles.

83



Francisco Feijoo Sotomayor, por lo que ya no pertenecian al fundador.
Asi pues, frente a las exigencias que planteaba el nuevo capellan, el ma-
trimonio no tuvo otra opcidén que denunciar la situacion ante la justicia
ordinaria. Pero los bienes motivo de disputa ya no formaban parte de la
legislacion civil, pues habian sido espiritualizados y por tanto quedaban
exclusivamente bajo el paraguas juridico de los tribunales eclesiasticos,
por lo que D. Juan Antonio Arias no dudé en reclamar ante el vicario
general de Lugo el cobro integro de las rentas de su capellania. En con-
creto, lo que reclamaba eran

«todos los bienes muebles y raices que por el testamento de dicho fun-
dador dejo dotado a dicha capellania, con los papeles e instrumentos de
ellos, y le pagasen todos los frutos, rentas, dineros y otras derechuras
que le estuvieren debiendo de los bienes de dicha capellania desde el
tiempo que es capellan de ella, y dejasen libre y desocupada la casa en
que ha vivido dicho fundador, con los escritorios, sillas y mas alhajas
que en ella hubiese dejado, segtin constare de inventario o de informa-

cién sumaria que con su citacion se recibiese [...]»

El problema de la vivienda se planteaba como crucial, pues formaba
parte de las clausulas fundacionales de la capellania, pero la cuestion
radicaba en que ya no formaba parte realmente del patrimonio del fun-
dador y por tanto no se podia considerar un bien sujeto a ella. Mas bien
era todo lo contrario, la casa en cuestion formaba parte de un mayoraz-
go, del que era titular el matrimonio formado por Teresa Valcarce y D.
Francisco Feijoo Sotomayor. A pesar de ello, en noviembre de 1701 la
reclamacion del capellan llegaria hasta el obispado de Lugo y el vicario
general admitirfa a tramite la demanda. Se iniciaba de este modo un
proceso judicial por via eclesiastica que tanto el matrimonio como su
hijo D. Juan Benito Feijoo, patrono de la capellania, tratarian de recon-
ducir por la via de la jurisdiccidn civil, alegando que el juez eclesidstico
no era competente en este caso. En el centro del debate estaba la titulari-
dad de unos bienes raices y la propiedad de una vivienda. Lejos parecian
quedar los aspectos mas espirituales y trascendentes por que fue creada.

84



El pleito se prolong6 durante meses y al final el obispo de Lugo hizo
prevalecer el deseo del fundador, que habia dejado reflejado en el acta
fundacional de la capellania.

«[...] toda la demas hacienda de raiz, rentas y censos que se hallare ser
mio y tocarme, de ello haga capilla de la Virgen del Rosario en la forma
y manera que tengo hecha la otra que al presente lleva el Ldo. D. Alon-
so Taboada, con carga de otras dos misas semanarias, con las bodegas,
lagares y las vasijas de ellas, la cual capilla ha de correr por la sangre, y
en vacando la otra que sean las dos una, y en el interin que no vaque,
se pueda ordenar a titulo de esta la persona nombrada, y siendo inca-
paz para ello mi sobrino D. Baltasar Feijoo, hijo de dicho D. Francisco
Feijoo, desde luego nombro en primer lugar a D. Juan Antonio Arias,
hijo de D? Francisca de Valcarce, mi hermana, y de D. Antonio Arias,
y teniendo beneficio pasen a un hijo del capitan do Pazo D. Pedro de
Noboa y de D* Ana de Valcarce, mi hermana, y alo adelante correra por
la sangre y descendencia de los Valcarce, por la orden de las cinco her-
manas, que se hara recuento de la hacienda y bienes raices y rentas que
a la hora de mi muerte de mi quedaren. Item digo que yo he fabricado
la casa de canteria que estd arrimada a la de mis padres, a mi costa, y
por lo que puede ocupar de sitio o territorio he dejado a mi hermana
D2 Teresa la bodega que hoy posee y le corresponde a su casa, mando
que no se le impida; y asimismo digo que habiendo casa cémoda en que
pueda vivir el capellan de la capilla, dicho D. Francisco Feijoo o dicho
D. Juan Benito, su hijo, que sea por valor de la mitad de la que dejo y
con decencia, lo pueda hacer el heredero de la casa de Villastrille, que-
dandole esta casa en que vivo libremente; y mientras no se hiciere dicha
casa, se entienda dicho capellan ha de vivir en ella, y haciéndola, le que-
de libre a dicha casa de Villastrille, y no lo cumpliendo, dicho capellan
pueda estar en dicha casa libremente, y no quiero que valga mi manda
que yo hago a mi hermana ni a sus hijos, sino que todo ello quede a la
capilla; y habiendo la casa para el capelldn en el sito de la bodega nueva
que esta junto al palomar, quede desocupada libremente esta a dicho D.
Juan Benito, y los escritorios y sillas y alhajas sirvan para los capellanes;

85



y si no hubiere en la linea persona que tenga la edad suficiente para
capellan, en el interin se llega a la edad cumpla con mandar decir las
misas; y nombro por patrono lego en primer lugar a mi sobrino D. Juan
Benito Feijoo, y después vaya siguiendo por la linea de los Valcarce de
Villastrille.»*

El obispo de Lugo finalmente aprobaria la colacién de D. Juan Anto-
nio Arias y le designaria oficialmente como capellan de Nuestra Sefio-
ra del Rosario, pero este no desempenaria su cargo durante demasiado
tiempo, pues a comienzos de 1705 ganaria un beneficio curado de ma-
yor renta y abandonaria la parroquia de Proendos. Le sucederia en el
cargo D. Antonio de Noboa, hijo del capitan D. Pedro de Noboa y de
Ana de Valcarce, hermana asimismo del fundador.

Al hacerse cargo de la capellania, D. Antonio de Noboa debia aco-
gerse a los acuerdos alcanzados por su antecesor, cosa que no siempre
sucedid, por lo que desde un primer momento se vio inmerso en recla-
maciones y pleitos.

En diciembre de 1706 fallecia D. Alonso Taboada, capellan de la pri-
mera capellania del Rosario fundada por D. Antonio de Valcarce. Segun
habia dejado dispuesto el fundador en su testamento, a partir de ese mo-
mento las dos capellanias debian fundirse en una tnica, cuyo patronato
recaia en quien ocupase la casa de Villastrille como titular.

Sin embargo, D. Alonso Taboada, en sus ultimas voluntades, nom-
braria como heredero universal de todos sus bienes a su sobrino D. An-
tonio Taboada y Valcarce, el mismo con el que en su dia habia acordado
el trueque de beneficios. D. Antonio Taboada haria caso omiso de la
voluntad del fundador y exigi6 cobrar las rentas que le correspondian a
su tio provenientes de la capellania. D. Antonio de Noboa, por su par-
te, denunciaria esta situacién y present6é una nueva demanda ante el

tribunal eclesidstico, reclamando para si el cobro integro de las rentas

23 Testamento de D. Antonio de Valcarce y Losada, cura parroco de Santa Maria de Proendos,
dispuesto el 29 de octubre de 1697. Archivo Diocesano de Lugo, seccion «Pleitos Civiles».

86



de aquel ano. Tras el pleito que se dirimi6 en la audiencia de Lugo, el
vicario general sentenciarfa de manera salomonica, asignando a cada
uno de manera proporcional las rentas de los bienes de ese afo, y a par-
tir del siguiente serian integramente para D. Antonio de Noboa, tinico
capellan de la capellania unificada.

El periodo en que D. Antonio de Noboa estuvo al frente de la ca-
pellania de Nuestra Sefora del Rosario resulté especialmente agitado.
Estuvo salpicado de continuos pleitos por demandas interpuestas por
diferentes actores, entre ellos el monasterio de Oseira, que reclamaban
el cobro de rentas de ciertas propiedades que el capellan disfrutaba pero
no pagaba. A ello habria que afadir un suceso que tuvo lugar en mayo
de 1731, y que acabaria con D. Antonio de Noboa arrestado en la carcel
de Lugo. La cuestion fue que un vecino de Pinol habia vendido una ye-
gua a un cura de la parroquia, yegua que previamente habia comprado
a D. Antonio de Noboa, pero al parecer la yegua era robada y el autén-
tico propietario la reconocid, presentando una denuncia ante la justicia
eclesiastica.

En abril de 1739 fallecia D. Antonio de Noboa. El comunicado de su
defuncion lo presento ante el vicario general de Lugo el procurador que
llevaba su caso:

«El fiscal eclesiastico de esta ciudad y obispado dice que don Antonio
de Noboa, presbitero, estando preso en el castillo y carcel de Corona
de esta ciudad, se ha muerto abintestato y sin haber hecho disposicion
alguna, y respecto era capelldn de la capellania de Nuestra Sefiora del
Rosario, inclusa en la iglesia parroquial de Santa Maria de Proendos, y
le tocaban frutos y rentas pertenecientes a dicha capellania, que dejo
vencidos a su muerte y se hallan en poder de los colonos y renteros de
ella, pide el fiscal se les apremie a que entreguen y paguen todos los
efectos, frutos y rentas que dejo ganados dicho capellan difunto, y estos
y los mas bienes muebles y raices que hubiesen quedado a su muerte se
vendan, y su importe se distribuya en sufragios y alivio de su anima, y
se le hagan los mas funerales, y se dé satisfaccion de las deudas legiti-

87



mas que ha contraido y dejado, para lo cual se dé comision en forma al
notario o persona que fuere de la satisfaccion de vuestra merced para
que lo ejecute, y siendo necesario auxilio de su merced la justicia ordi-
naria lo imparta bajo censuras mayores que se le impongan, por conve-

nir asi al servicio de Dios y oficio de justicia, que pide. Firma: Verea.»*

Le sucedi6 en la capellania D. Francisco Feijoo, clérigo de menores.
Habia sido presentado al cargo por su hermano D. Joseph Fernando Fei-
joo, que ostentaba el patronato de la fundacién como duefio de la casa
de Villastrille. Ambos eran hijos de D. Juan Benito Feijoo y nietos de
la hermana del fundador. Tras fallecer D. Francisco Feijoo, en 1752, le
sucederia D. Agustin Somoza y Valcarce, asimismo clérigo de menores,
vecino de Casar de Cima, en la parroquia de Pinol. Formaba parte de
esa tercera generacion de los Valcarce de Villastrille, pues también era
nieto de otra de las hermanas del fundador. Ejerceria sus funciones de
capellan hasta 1770, y tras él seria nombrado D. Joseph Gago, quien en
1797, al ascender a un beneficio con mayores rentas, dejaria el cargo. A
partir de entonces, ocuparia el puesto de capellan D. Joaquin Méndez,
vecino de la Casa de Villastrille.

En general, cada vez que se producia una vacante, el nombramien-
to del nuevo capellan no estaba exento de controversias. En ocasiones,
competian dos o mas candidatos que consideraban tener la misma legi-
timidad a ocupar el puesto. Esta situacion, logicamente, se irfa compli-
cando en la medida en que el nimero de candidatos se multiplicaba por
cada nueva generacidn, en funcién del grado de parentesco.

En cualquier caso, la entrada en el siglo XIX no fue especialmente
favorable para la capellania de Nuestra Sefiora del Rosario. Su capellan,
D. Joaquin Méndez, estaba ausente de ella la mayor parte del tiempo, sin
cumplir con su compromiso de celebrar las misas semanarias que esta-

ban estipuladas. En 1802, el sefior visitador le hizo una primera adver-

24 Ajuste de cuentas de la capilla de Nuestra Sefiora del Rosario, 1739. Archivo Diocesano de
Lugo. Seccién «Pleitos Civiles».

88



tencia, que dejaria por escrito en el libro de visita, donde le recriminaba
su actitud. Las llamadas de atencién prosiguieron en afios sucesivos y ya,
en 1812, se le exigiria por via judicial que presentase los recibos de estar
al corriente de sus obligaciones, pues la deuda contraida era considera-
ble y la estaba sufragando en su nombre el cura parroco de Proendos.

En ese momento se estaba entrando de lleno en el proceso desamor-
tizador que se habia iniciado en tiempos de Carlos IV, tomando una
especial relevancia a raiz del Gobierno constitucional de 1812, al seguir
las directrices marcadas por las politicas de Napoleon y de su hermano
José. Este periodo seria determinante para la continuidad y superviven-
cia de las capellanias, cuyo proceso veremos con mayor detalle en el
préximo capitulo.

89






CAPITULO V

LAS LEYES DE DESAMORTIZACION Y EL FIN DE LAS CAPELLANIAS

La desapariciéon de la mayor parte de las capellanias en Espafia vino
de la mano de las politicas desamortizadoras que se emprendieron a
comienzos del siglo XIX. Este proceso también se vivira irremediable-
mente en las capellanias del arciprestazgo de Amandi.

En buena medida, como ya hemos apuntado, la desamortizaciéon de
bienes se desencadené principalmente por la escasez cada vez mas acu-
ciante de terrenos productivos de libre circulacion, lo que lastraba el de-
sarrollo agropecuario del pais. Buena parte de la responsabilidad de esta
situacién se debia a la practica de retirar del mercado las propiedades
que pasaban a formar parte del patrimonio de la Iglesia.

Cuando una propiedad esta en poder de una persona o de una ins-
titucidn, y ha sido retirada de su posible comercializacidn, se dice que
esa propiedad esta «amortizada». Por contra, el proceso por el cual se
incorporan nuevamente al libre mercado esas propiedades se denomi-
na «desamortizacidon». Los bienes, pues, pasaban de estar en manos de
propietarios que no permitian su libre circulacion (bienes de manos-
muertas) a otras en que circulaban libremente en transacciones de com-
praventa o de intercambio comercial.

Lo vimos al comienzo de este libro: la excesiva proliferacion de ca-
pellanias a lo largo de la Edad Moderna habia desencadenado un serio

91



problema a nivel nacional para la libre circulaciéon de buen numero de
bienes raices e inmuebles, pues estos habian quedado hipotecados a per-
petuidad con el fin de garantizar la subsistencia de las capellanias y se
prohibia su venta o enajenacién. Otro tanto podriamos decir del incre-
mento de vinculos y mayorazgos que se fueron formalizando durante
ese mismo periodo de tiempo, con idea de preservar los patrimonios
familiares. Llegé un momento en que la superficie de terrenos produc-
tivos en condicion de libre mercado era claramente insuficiente para el
natural desarrollo econémico y progreso del pais.

La gravedad de la situacion ya era evidente a mediados del siglo
XVIIL. Intelectuales de la talla de Campomanes denunciarian en sus es-
critos el peligro que se seguia de no prohibir de manera urgente la ad-
quisiciéon de propiedades de manos-muertas. El defend{a la méxima de
que «la poblacién es mayor y mas permanente donde los bienes raices
circulan mejor entre los vasallos seculares, sin salir de ellos, como fondo
necesario para su prosperidad general».”® En su analisis, los principales
males provenian de la concentracion de propiedades de manos-muertas
en poder de las corporaciones religiosas, cuyos bienes, por privilegios
de regalias que se remontaban a los tiempos de la Edad Media, estaban
exentos de contribuir a la Hacienda publica, ya fuese por concepto de
diezmos, primicias u otro tipo de ofrendas voluntarias de los fieles. El
origen de estas regalias habria que situarlo en aquella época medieval,
y se debi6 al convencimiento del poder regio de que el clero debia ser
favorecido econdmicamente para facilitar su labor pastoral. La jerarquia
eclesiastica, por su parte, a partir del Concilio Lateranense, en 1179,
prohibiria tanto la enajenacion de los diezmos como la de todos aque-
llos bienes raices que hubieran sido donados a la Iglesia. Esta medida, a
pesar de ir contra los intereses de la Hacienda publica, fue apoyada por
el poder civil, con el objetivo de fomentar la dotacién de iglesias, mo-

25 Pedro Rodriguez Campomanes: Tratado de regalia de amortizacion. Madrid, 1765, p. 11
del prélogo.

92



nasterios y conventos, en gran medida via donaciones provenientes de
la propia realeza, aristocratas y grandes sefiores territoriales.

Seis siglos después de aquel concilio, la practica sistematica de «es-
piritualizar» las propiedades que pasaban a formar parte del patrimonio
de la Iglesia estaba teniendo consecuencias imprevistas, entre ellas el
hecho de restar incentivos al propio campesinado a la hora de traba-
jar la tierra, al no tener acceso a su propiedad, mermando el fomento
de la agricultura en Espafa y su necesario desarrollo. Asi lo entenderia
también Gaspar Melchor de Jovellanos al emitir su célebre Informe de
la ley agraria, en 1793. El objetivo del Informe era precisamente sefia-
lar dénde radicaban los mayores obstaculos para el desarrollo econé-
mico del pais. Entre sus conclusiones, destacaba el papel que jugaba la
amortizacion de los bienes eclesiasticos, siendo esta la principal causa
del atraso de la agricultura en Espafia. Su solucién pasaba por reducir «a
propiedad particular los baldios, y el estado lograra un bien incalcula-
ble. Vendidos a dinero o a renta, repartidos en enfiteusis o en foro, ena-
jenados en grandes o en pequefias porciones, la utilidad de la operacion
puede ser mas o menos grande, 0 mas 0 menos pronta, pero siempre
sera infalible, porque el interés de los adquirentes establecerd al cabo en
estas tierras aquella divisién, aquel cultivo, que segiin sus fondos y sus
fuerzas, y seguin las circunstancias del clima y suelo en que estuvieren,
sean mas convenientes, y cierto que si las leyes les dejaren obrar, no hay
que temer que tomen el partido menos provechoso.»** Y, en otro lugar,
sostenia que «si fuese vana esta esperanza y el clero se empefase en
retener su propiedad territorial, a lo menos la prohibicién de aumentar-
la es ya indispensable.» Y asi seria. Las recomendaciones de Jovellanos
llevarian a Carlos IV a poner en marcha su politica desamortizadora,
la cual alcanzaria su maxima expresion con los gobiernos liberales de
mediados del siglo XIX.

26 Melchor Gaspar de Jovellanos: Informe de la Sociedad Econémica de esta Corte al Real y
Supremo Consejo de Castilla en el Expediente de ley agraria. Madrid, 1795, p. 15.

93



Esa primera mitad del siglo fue un permanente pulso entre las politicas
desamortizadoras de los gobiernos liberales y la oposicién que presentaba
la Iglesia en defensa de sus intereses. Desde 1820 en adelante, se sucede-
rian una serie de leyes de caracter restrictivo, cuyo principal objetivo era
la prohibicién de nuevas adquisiciones de bienes de manos-muertas. Asi-
mismo, se iniciaria la expropiacion forzosa de los bienes «espiritualizados»,
con idea de ser devueltos a la libre circulaciéon mediante publicas subastas.
Ello afectaria a todos los bienes de fundaciones de patronato eclesidstico,
como los beneficios curados, pero también a las llamadas fundaciones
familiares de patronato de sangre, ya fuesen de eleccion activa o pasiva.

Recordemos que las fundaciones de patronato familiar podian ser
de dos clases, en funcion del destino de sus bienes: cuando pasaban a
formar parte del patrimonio de la Iglesia, convirtiéndose en bienes ecle-
sidsticos, hablabamos de «capellanias colativas de sangre»; por el con-
trario, cuando los bienes permanecian en poder de la familia que ejercia
el patronato, se denominaban simplemente «capellanias laicales», en
cuyo caso no eran mas que bienes de titularidad particular que queda-
ban gravados con determinadas cargas eclesiasticas, o sea, un numero
de misas anuales en memoria de su fundador. En ambos casos, para que
fuesen auténticas fundaciones y no simples aniversarios o memorias de
misas, se requeria que los bienes raices que pasaban a formar parte del
sustento de la fundacién quedasen claramente determinados y se segre-
gasen del resto de bienes del patrimonio familiar.

Esta division de capellanias entre «laicales» y «colativas» seria deci-
siva ala hora de aplicar las leyes desamortizadoras. En concreto, el asun-
to de las capellanias supondria en cierto modo un quebradero de cabeza
para los legisladores, hasta el punto que seria necesaria desarrollar una
normativa especifica al margen de la leyes generales.

En estas fundaciones pias entraba un doble interés: por una parte
el de la Iglesia, pues en gran medida era la propietaria de los bienes, o
cuando menos la responsable de vigilar por el cumplimiento de las mi-
sas estipuladas; por otra parte el de las familias particulares, porque eran

94



las usufructuarias de los bienes raices, o incluso sus propietarias, y, en
cualquier caso, las responsables de presentar al que habia de ser capellan
de la fundacién para cumplir con las cargas estipuladas por su fundador.
Los legisladores, pues, se verian obligados a encajar en su legislacion las
expropiaciones de bienes pertenecientes a la Iglesia como corporacién,
preservando al tiempo los intereses individuales de las familias.

La legislacién que promulgaron para las capellanias colativas tuvo
dos fases muy diferenciadas: la primera comprende desde 1820 hasta el
Concordato de 1851; la segunda desde el Concordato al Convenio defi-
nitivo con la Santa Sede de 1867.

La base legislativa para la desamortizacion de las capellanias cola-
tivas fue la ley de 19 de agosto de 1841, la conocida como Ley de Des-
vinculacién, en la que se determinaba la manera en que los herederos
debian realizar la divisién de bienes procedentes de mayorazgos, y sus
efectos sobre las testamentarias. La ley, para el caso de las capellanias
colativas de sangre, adjudicaba a los parientes directos del fundador los
bienes adscritos a la fundacién, a pesar de que juridicamente su titulari-
dad correspondiese a la Iglesia, la cual los consideraba como auténticos
beneficios eclesiasticos. Ademads, esta medida expropiatoria solo llegé a
afectar a las capellanias colativas de sangre, pues las laicales y merelegas,
en las que los bienes reunian la condicién de mayorazgos, tendrian otras
disposiciones y no se vieron tan perjudicadas. Por eso esta ley nunca
llegaria a ser aceptada de buen grado por la Iglesia y seria recurrida
sistemdticamente por la via judicial. Habria que esperar al Concordato
del afo 1851 para que la Santa Sede lograse un acuerdo con el Estado es-
panol para derogarla, aunque fuese de nuevo restablecida por otro Real
decreto de 20 de abril de 1852, y confirmada mas tarde por el de 6 de
octubre de 1855, nuevamente suspendida por un Real decreto de 28 de
noviembre de 1856, entrando definitivamente en vigor por el Convenio
de 1867 con la Santa Sede. Evidentemente, el destino dado a los bienes
eclesiasticos era un tema de vital importancia para la Iglesia y las érde-
nes religiosas, asi como para los intereses del Estado.

95



La aplicacion de las leyes desamortizadores se aplicaron sin demo-
ra, pero el problema se suscité precisamente a la hora de adjudicar los
bienes eclesiasticos vinculados a una capellania, pues estos debian pa-
sar a los herederos o a sus nuevos titulares como libres de cargas, en el
sentido de que posteriormente podrian ser enajenados libremente sin
trabas de ninguna clase, y, sin embargo, esto no era asi, pues estos te-
nian la carga de misas estipuladas por su fundador; una carga que debia
ser asumida y cumplida por el nuevo propietario. Esta cuestiéon era de
no poca importancia practica, pues muchas familias, al pretender los
obispos que redimiesen y cumpliesen con las misas que soportaban los
bienes de las antiguas capellanias, alegaban que ellos habian adquirido
esos bienes como libres de cargas, lo cual no era del todo cierto, pues la
adquisicion de esos bienes se sujetaba a lo dispuesto en la ley de 1841, y
en ella se decia claramente que quedaria siempre la obligacién de asu-
mir las cargas a las que los bienes estuviesen afectos.

La cuestion de las capellanias laicales era muy diferente. Estas si-
guieron el mismo protocolo aplicado para los mayorazgos familiares.
Hubo una primera iniciativa, promulgada por Carlos IV, para prohibir
la constitucion de nuevas vinculaciones civiles. El preambulo de la ley
era suficientemente esplicito:

«Teniendo presente los males que dimanan de la felicidad que ha ha-
bido en vincular toda clase de bienes perpetuamente, abusando de la
permision de las leyes, y fomentando la ociosidad y soberbia de los po-
seedores de pequefios vinculos o patronatos, y de sus hijos y parientes,
y privando de muchos brazos al ejército, marina, agricultura, comercio,
artes y oficios; he resuelto que desde ahora en adelante no se puedan
fundar mayorazgos, aunque sea por via de agregacion, o de mejora de
tercio y quinto, o por los que no tengan herederos forzosos, ni prohibir
perpetuamente la enajenacion de bienes raices o estables por medios

directos o indirectos, sin proceder licencia mia [...]»*

27 Novisima Recopilacién de Leyes: Libro X, Titulo XVII De los mayorazgos, Ley XII Prohi-
bicion de fundar mayorazgos y perpetuar la enajenacion de bienes raices sin Real licencia.
Refrendada por Carlos IV, el 28 de abril de 1789. p. 115.

96



Como esta medida no contemplaba de manera especifica las vin-
culaciones eclesidsticas que estaban sujetas a capellanias u otras obras
pias, las familias que pretendian fundar mayorazgos los ocultaban bajo
la figura juridica de fundaciones religiosas de patronato lego, con lo que
sus bienes seguian en su poder y dominio, sin perder la condicién de
vinculo y mayorazgo. Este fue uno de los motivos que explican la pro-
liferacion de capellanias laicales en los primeras décadas del siglo XIX,
mas por cuestiones de estrategia econdmica que por convenciones espi-
rituales o de fe. Asi, en el arciprestazgo de Amandi, las grandes familias
fundarian capellanias como las de la Casa Grande o el Pazo de Ribas, en
la parroquia de Rosende. Ello dio lugar a que el propio Carlos IV quisie-
ra enmendar su decreto de 1789, para atajar la situacion.

«A fin de evitar dudas en la inteligencia de la clausula del decreto de 28
de abril de 1789, que dice “ni prohibir perpetuamente la enagenacién
de bienes raices o estables por medios directos o indirectos”; declaro
se deben entender comprendidas en ellas las capellanias y cualesquiera
otras fundaciones perpetuas, sin que se puedan hacer, no precediendo
licencia mia a consulta de la Camara, ni con otros bienes que los que se

expresan en dicho decreto por lo respectivo a los mayorazgos.»*®

El paso definitivo para la aplicacion de las medidas desamortiza-
doras se daria con el decreto de 27 de septiembre de 1820, promulgado
en las Cortes de Cadiz, por el que se suprimian todos los mayorazgos y
patronatos. Su articulo primero decia lo siguiente:

«Quedan suprimidos todos los mayorazgos, fideicomisos, patronatos
y cualesquiera otra especie de vinculaciones de bienes raices, muebles,
semovientes, censos, juros, foros o de cualquiera otra naturaleza, los

cuales se restituyen desde ahora a la clase de absolutamente libres.»*

28 Novisima Recopilacion de Leyes: Libro I, Titulo XII De la fundacion de Capellanias per-
petuas y de Patrimonios, Ley VI Prohibicion de hacer Capellanias u otras fundaciones per-
petuas sin la Real licencia y demds requisitos que se previenen. Dada por Carlos IV el 20 de
febrero de 1796. p. 100.

29 Coleccion de decretos de las Cortes: Tomo VI, Decreto XXXVIII de fecha 27 de septiembre
de 1820, Supresion de toda especie de vinculaciones. Madrid, Imprenta Nacional, 1821, p. 145.

97



Superado el periodo constitucional, el decreto fue derogado por Fer-
nando VII en 1823, pero nuevamente seria aprobado siendo ministro
de Estado y de Hacienda Juan Alvarez Mendizabal, entrando definitiva-
mente en vigor a partir de agosto de 1836.

Este seria el final para la mayor parte de las capellanias que ain
permanecian activas a mediados del siglo XIX en el arciprestazgo de
Amandi. La restitucion de los bienes raices adscritos a ellas en no pocas
ocasiones desencadenaria conflictos de intereses entre herederos de los
fundadores, que acabarian resolviéndose en los tribunales. Este fue el
caso, por ejemplo, de la capilla de San José de Lobios. Habia sido fun-
dada por D. Domingo Varela en 1706, y clausurada en 1841. En 1905,
la Gaceta de Madrid publicaba un anuncio que recogia la demanda pre-
sentada en el juzgado de primera instancia de Monforte por parte de
una serie de familiares del fundador que optaban a los bienes de la ca-
pellania. Otras personas pertenecientes a otra rama familiar habian a su
vez interpuesto un recurso en el juzgado de Lugo. Entablada la cuestion
de competencias entre un juzgado y otro, la Sala de lo civil de la Au-
diencia territorial de la Coruna, por sentencia dada el 26 de septiembre
de 1904, declaré que la competencia recaia en el juzgado de Lugo, por
lo que el juez de primera instancia, D. Félix Jarabo y Garcia, decidi6 lla-
mar a todos los familiares que creyesen tener derecho a los bienes de la
capilla de San José, para que comparecieran a declarar su legitimidad en
el plazo de treinta dias. Entre los que se presentaron figuraban Rosa Al-
varez Cid y Severino Bouza Diaz, su marido, vecinos de San Vicente de
Pinol; Manuel Alvarez Alvarez, Ramén Alvarez, Castor Alvarez Alvarez,
Angela Alvarez Carnero, todos ellos vecinos de San Salvador de Figuei-
rod; Rosa Carnero Rodriguez, Maria del Socorro Carnero Fernandez,
casada con Pedro Alvarez Diaz; Maria Manuela Carnero Fernandez y
su marido Manuel Alvarez Pérez, vecinos de San Martin de Arrojo; D.
Jacinto Carnero Rodriguez, cura de Santa Cruz de Brosmos; D. José
Carnero Fernandez, labrador y vecino de San Jorge de Santiorxo; D?
Manuela Carnero Rodriguez, propietaria y vecina de Santa Marina de

98



Parada de Sil; Rosa Guitian Carnero, con su marido Rogelio Diaz Qui-
roga, labradores ambos y vecinos de Santiorxo; Jenara Guitidn Carnero,
con su esposo José Vazquez Pérez, labradores y vecinos de San Martin
de Lifaran; D? Petra Carnero Fernandez y su esposo D. Juan Antonio
Rodriguez Pérez, labradores y vecinos de Santa Maria de Proendos, y D?
Asuncién Carnero Fernandez, viuda, también de la feligresia de Proen-
dos. Los bienes en litigio estaban situados en las parroquias de Lobios y
de Santa Maria de Amandi. Aun no ha sido posible localizar el desenlace
de este pleito, pero nos sirve de referencia para entender cudl fue el nivel
de disputa entre familiares para hacerse con unos bienes que revertian
nuevamente al libre comercio.

La capellania de San José de Lobios fue una de tantas que a mediados
del siglo XIX veria como el proceso desamortizador daba por concluida
la funcion piadosa para la que habian sido constituidas. Todos los bienes
vinculados a ellas quedaron liberalizados a partir de entonces, desenca-
denando también en muchos casos pleitos por la herencia del fundador.

99






EPILOGO

La capellania del Glorioso San José de Lobios es una buena muestra del
desenlace que tuvieron este tipo de fundaciones. Ocho o nueve genera-
ciones después de su fundacidn, el nimero de familiares del fundador
podia ser mds que significativo. Dirimir esta clase de conflictos entre
familiares en cuarto, quinto o sexto grado de parentesco no era tarea
sencilla y requeria de tiempo. Lejos quedaban las inquietudes espiritua-
les que en su dia motivaron al fundador; ahora ya solo estaban en juego
los aspectos econdmicos y el acceso a unas propiedades que revertian al
libre comercio.

Lo cierto es que del casi centenar de capellanias que se contabiliza-
ron en el arciprestazgo de Amandi a lo largo de la Edad Moderna, solo
unas pocas han logrado sobrevivir. Algunas de las que fueron fundadas
durante ese periodo habian sido clausuradas por la propia autoridad
eclesiastica por defectos de funcionamiento, otras lo fueron por deci-
sioén de sus propios patronos, como fue el caso de la del Glorioso San
Pedro de Santiorxo. En muchas ocasiones, sus edificios fueron demoli-
dos y sus materiales reutilizados en la construccién de un muro o de una
vivienda. En estos casos, por lo general, no queda ningun rastro de ellas.

Hoy, en la memoria de los vecinos de un lugar donde en su dia hubo
una capilla o una ermita, puede persistir un leve recuerdo de su existencia,
pero a veces ni siquiera son capaces de identificar el sitio exacto donde es-
tuvo ubicada. Cuando la toponimia de un lugar hace referencia a un santo
0 una santa, es muy probable que en algin tiempo existiese alli una ermi-
ta. En la parroquia de Amandi, por ejemplo, se encuentran los lugares de

101



San Pedro, Santo Tirso y Santa Locaia, todos ellos en su dia con ermita.
La capilla de San Pedro ya no tiene uso religioso, pero ain se conserva en
pie. En ella se estuvo celebrando la misa por el dia del santo patron hasta
hace mas o menos cuatro décadas. Sin embrago, ya nadie recuerda dénde
estuvo exactamente la de San Tirso, y en el caso de Santa Locaia los veci-
nos ni siquiera tienen certeza de si en algin momento existié. Lo mismo
pasa con las de San Paio, en San Martifio de Anllo, o de Santa Marta en
Barantes, situadas en lugares que comparten su nombre con el de la capi-
lla. Podrian ponerse otros cuantos ejemplos mas.

Hoy dia no llega a media docena las capillas que siguen funcionando
como tales en el concello de Sober. Todas ellas cumplen actualmente
una misma funcion: convocar al vecindario a una cita ludico festiva,
preservando la festividad religiosa del santo patron. Ese dia es motivo
de reencuentro para toda la vecindad. Junto a la celebracion religiosa, se
mantienen las tradiciones populares. La procesion del santo alrededor
de la ermita se compagina con la posterior pancetada o con la orquesta
y el baile de la noche.

En su momento, muchas de las capillas del arciprestazgo de Amandi
tuvieron para los feligreses de su entorno una importancia vital, pues no
era infrecuente que resultase complicado acudir, sobre todo en los dias
de invierno, a la iglesia parroquial para oir la misa dominical, pues la
crecida de los riachuelos o la nieve en los caminos dificultaban enorme-
mente los desplazamientos.

Pero las capillas y ermitas tenian también un componente claramen-
te social, lugares de encuentro al margen de la disciplina eclesiastica del
cura parroco. Se podia mostrar mayor apego a la capilla local que a la
propia iglesia parroquial. Los mismos vecinos eran quienes se encarga-
ban de su acondicionamiento y cuidado, a pesar de las muchas adver-
tencias que en ocasiones dejaron por escrito en los libros de fabrica los
sefores visitadores en su visita pastoral. Un buen ejemplo de ello son
la capilla de A Barca, que ha recuperado recientemente la tradicién de
reunir a los vecinos de San Esteban de Anllo por la festividad de Santa

102



Isabel, el primer fin de semana de julio, o la ermita de San Marcos, en
Arxemil, que sigue celebrando el San Vitoiro en el tltimo fin de semana
de agosto, o la de Vilacha de Doade, en el dia de San Antonio de Padua,
el 13 de junio.

El conocimiento histérico que actualmente tenemos de cada una
de estas capillas y ermitas que estuvieron activas en el arciprestazgo de
Amandi es muy desigual. Haria falta un mayor esfuerzo de investiga-
cién para conocer cudles fueron sus recorridos individuales, desde el
momento de su fundacion hasta el de clausura. En el Archivo Diocesano
de Lugo existe una documentacion sin duda muy valiosa, pero insufi-
ciente si no se completa con la que actualmente conservan algunas casas
particulares del concello de Sober, dado que muchos de los capellanes
que en el pasado optaron a dichas capellanias provenian de ellas.

Este libro es una primera aproximacion a las capellanias del arci-
prestazgo de Amandi en tiempos de la Edad Moderna. Soy consciente
que habra muchos puntos discutibles y datos insuficientemente contras-
tados, pero no deja de ser una propuesta para profundizar sobre este
tema en proximos trabajos. Ese es uno de los objetivos que se propone
el CENTRO DE EstUDpIOS HisTORICOS DE SOBER (CEHIS), de reciente
creacion, en el que se pretende dar cabida a todo tipo de iniciativas que
redunden en un mayor conocimiento de la historia local.

103









La fundacién de capellanias y legados pios a lo largo de la Edad
Moderna fue un fenémeno tipicamente hispanico, que tendria
especial relevancia en el Reino de Galicia. También la tuvo sin
duda para el antiguo arciprestazgo de Amandi —actual concello
de Sober—, donde al menos llegarian a contabilizarse, que ten-
gamos constancia, ochenta fundaciones durante aquel periodo.

Las capellanias se dividian en colativas y laicales, siguiendo cri-
terios de caracter canonico y eclesidsticos. Por lo general, cum-
plian una doble funcién: por un lado, eran la manifestacion
piadosa de su fundador, el cual dejaba instituidas un ntiimero de
misas anuales en su memoria, con la esperanza de que gracias a
ellas fuese mas liviano el transito de su alma por el purgatorio;
por otro, era una manera de garantizar el sustento de algun fa-
miliar que quisiese seguir la carrera clerical. Para ello debia do-
tarse econdmicamente a la capellania, para poder satisfacer las
misas y la congrua de su capelldn, hipotecando a perpetuidad
una serie de propiedades, que se enajenaban del patrimonio fa-
miliar. En la gran mayoria de los casos, esos bienes pasaban a
poder de la Iglesia y adquirian la condicién de «espiritualiza-
dos», retirandose de la libre circulacién y prohibiendo futuras
transacciones de compraventa o trueques.

A finales del siglo XVIII, la excesiva proliferacién de capellanias
llegaria suponer un problema evidente para el desarrollo econé-
mico del pais, pues el importante volumen de bienes raices vin-
culados a ellas, y retirados del libre mercado, hacia muy dificil el
acceso del campesinado a su propiedad, mermando considera-
blemente la capacidad de produccién agropecuaria.

Este libro analiza el alcance que tuvo aquella situacion en el ar-
ciprestazgo de Amandi y, ademas, hace un recuento pormeno-
rizado de las capellanias que existieron a lo largo de la Edad
Moderna, partiendo de documentos que se han conservado en
diferentes archivos, ya sean publicos o privados.



