
EL PRIORATO DE PORTIZÓ
Economía y gestión del territorio en la Baja Edad Media

en tierras del Arciprestazgo de Amandi

josé maría lago bornstein

Apuntes para la historia
de Sober

Sober 2024

1



el priorato de portizó



el priorato de portizó



josé maría lago bornstein



EL PRIORATO DE PORTIZÓ
economía y gestión del territorio en la baja edad media

en tierras del arciprestazgo de amandi

josé maría lago bornstein

APUNTES PARA LA HISTORIA DE SOBER

N.º 1

OS NABÁS / SOBER 2024



© del texto: José María Lago Bornstein, 2024
© de los gráficos y fotografías: el autor.

Correo electrónico: laluna@nova.es
Depósito Legal: LU 164-2024

Impresión y encuadernacion: Fragma Centro Gráfico
1ª Edición: Noviembre 2024



Agradezco a Daniel de Souto Novo sus informaciones y observaciones sobre 
el lugar de Portizó, así como también a Manolo de Cuñas por orientarme en 
la reconstrucción de las demarcaciones del lugar de Cuñas.

Asimismo, agradezco la colaboración de María José Fernández, de la Casa do 
Monte, por la transcripción de algunos documentos del monasterio de Meira, 
cuya colaboración confío se siga prolongando en el tiempo.





índice

prólogo		  11

Capítulo I

bernardo de claraval y el compromiso del císter	 19

	 Retorno a la esencia del cristianismo. Bernardo de Claraval	 24

Capítulo II

el monasterio de santa maría de meira 	 31

Capítulo III

el priorato de portizó	 41

	 El lugar de Cuñas. Su origen y consolidación	 51
	 Las dependencias del priorato de Portizó	 59

Capítulo IV
conflicto entre los vecinos de portizó y el párroco
de santo estevo de anllo 	 69

epílogo		  85





11

prólogo

En el ámbito rural, por lo general, el origen ancestral de los lugares y de 
las aldeas no suele perdurar en la memoria de sus actuales habitantes. 
Solemos convivir con espacios y edificios sin ser conscientes de su tra-
yectoria ni de su relevancia histórica. La huella de lo que un día fueron 
queda inexorablemente difuminada para las nuevas generaciones. En 
ocasiones, solo a través de la toponimia es como podemos obtener algu-
na pista de cuál pudo ser el origen de ciertos sitios o de la importancia 
de su actividad pasada. Por lo general, los únicos recursos que tenemos 
para conservar la memoria popular de los lugares son la tradición y la 
costumbre, pero en el mejor de los supuestos esa memoria se remonta a 
unas pocas décadas atrás y nada más. Este sin duda es el caso del peque-
ño lugar de Portizó, en tierras de Sober, al sur de la provincia de Lugo.

Si tenemos ocasión de circular por la carretera LU-P-5902, desde la 
iglesia de Santo Estevo de Anllo en dirección hacia Sober, al dejar atrás 
la curva del Barranco de Portizó, encontraremos, a la izquierda, en una 
ligera hondonada, una decena de casas agrupadas a la margen izquierda 
de un riachuelo que en primavera suele bajar con cierto caudal, yendo a 
desembocar a una pequeña fervenza de unos quince metros de desnivel: 
este es el lugar de Portizó. Allí, hoy día, apenas viven cuatro vecinos, 
pero hubo un tiempo, como iremos viendo, en que este enclave estuvo 
densamente poblado y en él se desarrolló una intensa actividad mercan-
til. Toda esta zona tuvo siempre una larga tradición agraria, y segura-
mente desde épocas muy tempranas fuese conocido por su permanente 
dinamismo, sobre todo en lo referente a la explotación de los viñedos y 
de las huertas, aunque actualmente muchos de esos campos de cultivo 



12

estén cubiertos por la maleza o crezcan en ellos árboles típicos de la 
ribera, como el álamo, el olmo o el sauce blanco.

Según don Nicandro Ares, el topónimo Portizó proviene de porti-
ciolus, diminutivo de portus en el latín vulgar, que hace referencia a un 
«puerto», o sea «al paso de un río o de una montaña». En este caso se 
trata del paso de un regato, y el viejo puente de piedra que lo vadea for-
maba parte del camino real que unía la villa de Monforte con el monas-
terio de Santo Estevo de Ribas y la ciudad de Ourense, cruzando el río 
Sil por el enclave de A Barca.

Las primeras referencias históricas documentadas de este lugar se 
remontan a finales del siglo XII, donde se le describe como un pequeño 
coto perteneciente al monasterio cisterciense de Santa María de Meira, 
el cual había sido fundado unas décadas antes en el Coto de Meira, entre 
la Terra Chá y la Sierras de Carballido, al noreste de la ciudad de Lugo.

En la parte alta del lugar de Portizó todavía se conserva un edificio 
que en su día fue priorato sufragáneo del monasterio de Santa María de 
Meira. Desde allí se gestionaban en régimen de foro numerosas propie-
dades repartidas por tierras del antiguo arciprestazgo de Amandi. Entre 
los siglos XIII y XVIII, la actividad en este lugar debió de ser notable, pues 
el volumen de transacciones y cobro de rentas forales —sobre todo en 
vino y viñedos— fue significativo. Hoy día nada nos hace suponer que 
este pequeño lugar de Portizó pudiese haber tenido en aquel momento 
una importancia tan determinante para el incremento demográfico y el 
desarrollo de las tierras cultivables de una amplia zona del Couto Novo, 
al sur del valle de Lemos.

A lo largo de los siglos XI y XII, en tierras del sur de Lugo y en torno 
a las cuencas del Miño, Sil y Cabe, se produjo una notable prolifera-
ción tanto de los terrenos destinados a viñedos como de los núcleos de 
población vinculados a ellos, modificando significativamente el paisaje 
agreste. El detonante que dinamizó esa transformación del territorio fue 
sin duda la presencia de los monasterios y cenobios benedictinos. Así, 



13

por ejemplo, el asentamiento de los monjes en el valle de Lemos a fina-
les del siglo IX, para fundar el monasterio de San Vicente del Pino, fue 
determinante para la posterior colonización y expansión de las tierras 
labradías. Más al norte, desde mediados del siglo octavo, ya estaba ple-
namente operativo el monasterio benedictino de Samos, cuya funda-
ción parece ser se remonta a la segunda mitad del siglo VI y es atribuida 
a san Martín de Dumio. Asimismo, del otro lado del Miño, en tierras de 
Chantada, se establecería el monasterio de San Salvador de Asma, y más 
allá de los límites de la provincia de Lugo destacarían los grandes mo-
nasterios benedictinos de Santo Estevo de Ribas de Sil y Montederramo 
en Ourense, o de San Paio de Antealtares en Santiago de Compostela, 
cuyo poder económico y dominio jurisdiccional se extendía hasta estas 
tierras del Couto Novo.

Muchos de estos cenobios tuvieron su origen en fundaciones reales 
o por iniciativa piadosa de la alta nobleza local. En aquel tiempo de con-
tinuas campañas de reconquista, con escasos recursos humanos para 
la gestión posterior del territorio, estos centros monásticos benedicti-
nos, que se caracterizaban por su disciplina interna y estricta organiza-
ción jerárquica, eran los aliados idóneos para ofrecer un control efec-
tivo sobre unas tierras que anteriormente habían sido usurpadas por 
las huestes musulmanas y en esa época se encontraban despobladas y 
abandonadas. Por ello, la imperante necesidad de repoblar esos terrenos 
nuevamente recuperados, con objeto de recaudar tributos suficientes 
con que sufragar las campañas militares de aquellos territorios que aún 
seguían ocupados, y retomar unas tierras de cultivo que permanecían 
yermas desde hacía varias décadas, impulsaron a los sucesivos reyes de 
Castilla y León a potenciar y proteger los asentamientos monásticos en 
las zonas que habían sido reconquistadas.

En algunos casos, como en el monasterio de Chantada, la fundación 
original se debió a la iniciativa de una pareja de nobles, que lo consti-
tuyeron como centro dúplice a finales del siglo IX, permaneciendo así 
por espacio de dos siglos, hasta que se incorporó finalmente a la obser-



14

vancia de Cluny, la orden benedictina con mayor poder e influencia en 
la Europa de mediados del siglo XII. Cluny había logrado el liderazgo 
indiscutible dentro del movimiento monástico en relativamente poco 
tiempo, alcanzando un considerable poder económico, pero su fulgu-
rante ascenso también sería la causa de su posterior decadencia.

El relevo en España de las comunidades monásticas benedictinas lo 
tomará la Orden del Císter, quien con su entrada por el norte peninsu-
lar, siguiendo la ruta del Camino de Santiago, impulsará el asentamiento 
de nuevos centros en toda la región. Uno de ellos será el mencionado 
monasterio de Nuestra Señora Santa María de Meira, fundado a media-
dos del siglo XII gracias al patrocinio real, en los límites de la Terra Chá. 

El antiguo Coto de Meira1 fue instituido, por mandato del rey Alfon-
so VII, como señorío jurisdiccional en favor de D. Álvaro Rodríguez y su 
esposa Dª Sancha Fernández, condes de Sarria y otros lugares, a condi-
ción, según relata la tradición, de que allí se fundase un monasterio de 
la mano de los frailes bernardos del Císter.

Desde muy temprano, la actividad desarrollada por los monjes de la 
abadía de Meira vendría acompañada de numerosas donaciones, proce-
dentes tanto de la nobleza como de humildes familias campesinas, con 
las que en muy pocas décadas se incrementaría notablemente el núme-
ro de propiedades del monasterio. A medida que este vasto patrimonio 
territorial se fue acrecentando, incorporando bienes raíces desperdiga-
dos por todo el ámbito de su área de influencia, se hizo imprescindi-
ble también una gestión más eficiente sobre el propio terreno. Por ello, 
siguiendo directrices que la Orden ya había puesto en marcha en otros 
muchos lugares de Europa, la abadía de Meira fue creando una red de 
«granjas», subordinadas directamente a la casa madre. Muchas de estas 
granjas tendrían el estatus de prioratos, y su cometido principal era el 
control de las propiedades del monasterio que quedaban dentro de su 
ámbito territorial. Por un lado, eran responsables de la gestión y super-

1	 Hoy Comarca de Meira, con una extensión superior a los 310 km² y administrativamente 
dividida en cuatro concellos, que engloban una treintena de parroquias.



15

visión de los foros y arrendamientos suscritos con los campesinos de la 
zona, o con los nuevos colonos que allí se iban asentando, por otro, del 
cobro de diezmos y rentas procedentes de la explotación de los bienes 
raíces que eran de su propiedad. En el valle de Lemos, dos fueron las 
principales granjas que gestionarían el patrimonio del monasterio de 
Meira en la región: la de San Román de Acedre, en el arciprestazgo de 
Ferreira, y la Granja de Portizó, en la parroquia de San Esteban de An-
llo, perteneciente al arciprestazgo de Amandi. En un primer momento 
se había creado una tercera granja muy próxima a esta de Portizó, la 
Granja da Fervenza, en la parroquia de San Martín de Anllo, pero a fina-
les del siglo XIII pasaría a manos de la Encomienda de Quiroga, siendo 
posteriormente gestionada en régimen de foro como encomendero por 
el conde de Maceda, a partir del siglo XVIII.

La referencia documental más antigua que se conserva en relación 
a la Granja de Portizó data del año 1185 (era de 1223 según el cómpu-
to hispánico), apenas cuatro décadas después de que el monasterio de 
Meira iniciase su andadura. En ella se hace alusión a una cesión que D. 
Pedro Fernández y Ximena Muñiz, su mujer, hicieron de una heredad 
junto a la fervenza de Portizó en favor de D. Sancho y D. Juan, sus her-
manos, con tal que pagasen los 300 sueldos en que estaba empeñada. 

Es muy probable que con anterioridad a esa fecha ya existiesen mon-
jes bernardos en el lugar de Portizó y que la granja estuviese parcial-
mente operativa, pues hay un documento de esa primera época donde 
se hace referencia a propiedades del monasterio que ya estaban en ex-
plotación años atrás, quizá décadas. En la sección número 31 del tumbo 
de Meira iniciado en el año 1616, y que actualmente se conserva en 
el Archivo Histórico Nacional, se recogen decenas de referencias vin-
culadas con este priorato de Portizó. Otro tanto se podría decir de la 
actividad que se desarrolló en la granja desde finales del siglo XVI has-
ta mediados del siglo XVIII, y que ha quedado anotada en el libro que 
registraba las escrituras y foros del priorato. A mediados del XIX, con 
las medidas desamortizadoras del Estado liberal, se iniciaría el declive 



16

tanto del monasterio de Meira como del priorato de Portizó, hasta su 
total desaparición. Hoy día tan solo se conserva una parte del edificio en 
buen estado, ya que ha sido recientemente rehabilitado como vivienda 
particular, pero la zona que antaño fue residencia de los monjes, además 
de la bodega y el lagar, se encuentra en estado de ruina inminente, con 
riesgo de colapsar.

Con este libro pretendo dar inicio a una serie de apuntes históricos 
sobre diferentes aspectos del antiguo arciprestazgo de Amandi, el actual 
Concello de Sober. Los asuntos a tratar serán muy diversos tanto en 
su temática como en su tratamiento, pero siempre procurando tomar 
como punto de partida una documentación que, en general y hasta la 
fecha, permanece inédita, conservada principalmente en los fondos de 
los archivos públicos, ya sean civiles o eclesiásticos, o en las casas parti-
culares de la zona.2

Me ha parecido oportuno abrir esta colección centrándome en el 
origen y trayectoria del Priorato de Portizó, pues es un buen exponente 
de cómo a lo largo de la Plena y Baja Edad Media se fue articulando 
la economía local y la expansión demográfica en torno a las áreas de 
influencia de los grandes monasterios benedictinos. Sirva este ejemplo 
como botón de muestra, pues con toda seguridad hay muchos más. 

Desde las primeras décadas del siglo XI, en la región de la Borgo-
ña francesa, se desarrollaría un movimiento de carácter ascético como 
contrapartida a la degradación moral que estaba sufriendo buena par-
te del clero, corrompido por los excesos de los bienes materiales, y la 
propia sociedad civil, inclinada en exceso hacia los vicios mundanos. 
La reacción más evidente vendría de la mano de un grupo de monjes y 

2	 La mayor parte de las referencias y textos originales que aparecen en este libro en cuanto 
a foros, arrendamientos, pleitos o cualquier otro tipo de documento sobre el priorato de 
Portizó y el monasterio de Meira provienen del Archivo Histórico Nacional. Los princi-
pales son: “Libro de los foros del monasterio de Meira”, de 1560; “Tomo 1º de escrituras 
y foros de Portizó”, de 1590; “Apeo de los bienes de la Granja de Portizó”, de 1609; y el 
“Tumbo del monasterio de Meira”, de 1616. 



17

eremitas, que para revitalizar su vida espiritual decidieron recluirse en 
recintos apartados de las áreas urbanas, con el propósito de recuperar la 
esencia del mensaje evangélico. Su premisa se basaba en la austeridad y 
la estricta observancia de la doctrina cristiana dentro de los monacatos, 
iniciando de este modo la era de los grandes cambios sociales en Europa. 
El primer gran movimiento lo protagonizaron los monjes benedictinos 
de la abadía de Cluny, conocidos como los «monjes negros», con una 
rápida y sólida implantación sobre el territorio, primero en el interior de 
la Borgoña francesa y en poco tiempo en el resto del país y buena parte 
de Europa. Su crecimiento e influencia fue casi tan fulgurante como su 
fase de decadencia. Pocos años después, a las comunidades de Cluny 
les sucederían en prestigio y poder económico la Orden del Císter y sus 
«monjes blancos».

La historia del priorato de Portizó comienza pareja a la expansión 
del Císter en España, por eso, en un primer capítulo, es imprescindible 
dar un repaso a lo que supuso la repercusión de esta Orden para la cul-
tura europea y el papel que jugó en todo ello su gran impulsor, Bernardo 
de Claraval.

Un segundo capítulo se centrará en el origen y fundación en tierras 
lucenses del monasterio de Nuestra Señora Santa María de Meira, im-
pulsado por iniciativa del propio san Bernardo bajo el patrocinio del 
rey Alfonso VII. Asimismo, se analizará brevemente las bases de su or-
ganización administrativa y la gestión económica de sus propiedades. 
El estricto control que de sus bienes hicieron sobre el terreno hizo que 
el patrimonio del monasterio se incrementase exponencialmente, sobre 
todo en el primer siglo y medio de su existencia. A ello contribuyó el 
acierto de su política de comunicación y propaganda, transmitiendo un 
nuevo modo de experimentar la vida monástica y el cristianismo, en la 
que el trabajo físico jugaba un papel preponderante, lo que se tradujo 
desde un primer momento en numerosas donaciones de propiedades 
por parte de particulares. Pero también se vieron beneficiados sin duda 
por un perfeccionamiento en las cláusulas de las relaciones contractua-



18

les de los foros, lo que les garantizó una mayor rentabilidad en la explo-
tación de sus bienes raíces.

En un tercer capítulo analizaré la política que siguió la abadía de Mei-
ra para la gestión de sus propiedades en la región de Lugo, creando para 
ello una red de granjas o prioratos subordinados al monasterio, entre 
los que se encontraba el Priorato de Portizó. Estas «granjas» cistercien-
ses venían a ser como pequeños complejos de explotación agropecuaria 
directamente supeditados a la casa madre, con competencias y objetivos 
específicos, que perseguían un mayor rendimiento sobre la producción, 
y que por su estructura y organización podrían ser consideradas como 
precursoras de un modelo incipiente de empresa precapitalista. En el 
caso concreto de la granja de Porizó, su importancia reside en el papel 
que desempeñó como motor dinamizador para la zona, ya sea por su 
desarrollo del sector vitivinícola como por impulsar el asentamiento de 
nueva población. Gracias a los acuerdos contractuales establecidos con 
colonos y campesinos se pusieron en marcha numerosos casares y se 
abrieron nuevas áreas de cultivo, que en algunos casos se consolidarían 
definitivamente como nuevos enclaves y núcleos residenciales.

Por último, en el cuarto capítulo, se analizarán las conflictivas re-
laciones que a lo largo del tiempo tuvieron los vecinos del priorato de 
Portizó con la iglesia parroquial de San Esteban de Anllo, de la que ofi-
cialmente eran sus feligreses. 

La historia del lugar de Portizó puede ser extrapolable a otros mu-
chos casos que se dieron en aquel mismo periodo de tiempo por otras 
regiones del interior lucense. Del estudio minucioso de sus particula-
ridades podremos obtener sin duda valiosa información de cómo sur-
gieron y se consolidaron muchos de los lugares que surgieron en el ar-
ciprestazgo de Amandi en torno a los siglos XII y XIII, época en la que 
quedaría definitivamente establecida la trama de caseríos y aldeas que 
ha llegado hasta nuestros días.



19

capítulo i

bernardo de claraval y el compromiso del císter

Hoy nadie pone en duda el papel protagonista que desempeñó la orden 
cisterciense en la Europa de los siglos XII y XIII, no solo en lo que incum-
be a las creencias religiosas o los aspectos anímicos. La influencia del 
Císter fue determinante para el curso de la historia europea, pues afectó 
tanto a las cuestiones espirituales como a las materiales.

Al irradiarse un nuevo modelo de vida desde la región francesa de 
la Borgoña, que alcanzaría los confines del continente, se consiguió re-
novar a un mismo tiempo tanto la cultura de la cristiandad como otros 
aspectos que afectaban al desenvolvimiento de la vida cotidiana y comu-
nitaria, sobre todo en lo referente a las técnicas de explotación agraria 
y el aprovechamiento de los recursos naturales, con lo que se logró un 
mayor rendimiento de las tierras de cultivo. Así pues, ya fuese desde el 
plano espiritual como en el material, una nueva propuesta de vida mo-
nástica se estaba imponiendo en Europa, donde el silencio y la oración 
convivían con el trabajo físico y la autosuficiencia económica, superan-
do las decadentes inercias que por entonces imperaban en la cúpula de 
la Iglesia católica, cuyos miembros eran mayoritariamente rentistas e 
improductivos.

El siglo XII fue sin duda el momento cumbre del monacato en Occi-
dente. En ese tiempo la sociedad se estructuraba en rígidos estamentos, 
compuestos de una parte por campesinos que trabajaban las tierras, por 
otra parte nobles que hacían la guerra, y un tercer estamento formado 



20

por clérigos que velaban por la buena praxis de los preceptos cristianos, 
aunque si bien es cierto cada vez se mostraban más alejados del mensaje 
evangélico original. Por eso, al igual que otras órdenes religiosas que le 
precedieron, el Císter surgió como un movimiento de denuncia con el 
que se pretendía retornar a la esencia de las sagradas escrituras y poner 
fin a una degradación moral que estaba arraigando cada vez más peli-
grosamente en un mayor número de miembros de la Iglesia.

La Historia tiende a reproducir ciclos y procesos que en ocasiones 
resultan similares, avanzando o retrocediendo en función de circunstan-
cias que a la postre se revelan como determinantes. Desde los tiempos 
de la Grecia clásica, Occidente ha perseguido fórmulas que permitie-
ran imponer una convivencia duradera entre sus pueblos, proponiendo 
comportamientos sociales a partir de determinados valores, o al me-
nos eso es lo que predica la teoría. Pero ese anhelo, irremediablemente, 
siempre se ha visto empañado por el deseo de ejercitar el poder absoluto 
por parte de quienes están al frente de la gobernanza, ansiando a su 
vez una acumulación desmedida de riquezas. E, inexorablemente, de esa 
dualidad que se da entre los intereses colectivos y los particulares surge 
la chispa que pone en marcha el motor de la Historia, prevaleciendo, por 
lo general, la ambición personal al bien común. Esa realidad histórica 
tampoco fue ajena a la Orden del Císter.

La consolidación del cristianismo en la Antigüedad tardía, con su 
novedoso mensaje de austeridad y aceptación incondicional del próji-
mo, supuso una verdadera revolución social, que coincidió en el tiempo 
con el desmembramiento de una sociedad y un sistema político que ha-
cía tiempo mostraba síntomas de estar agotado en sus propios plantea-
mientos.

El auge de la nueva religión, aupada socialmente por su mensaje es-
peranzador, vino a ocupar en gran medida los centros de poder que 
habían quedado vacantes tras el colapso de Roma. Como consecuencia, 



21

la vida urbana se fue desplazando progresivamente desde las ciudades 
hacia las zonas rurales, donde las diócesis eclesiásticas tomaron el relevo 
de la estructura administrativa del imperio y los grandes terratenien-
tes buscaron consolidar sus patrimonios familiares atrayendo colonos y 
campesinos que trabajasen directamente sus tierras a cambio de protec-
ción y seguridad personal, en un régimen de vasallaje. Las comunidades 
campesinas retomarían su propio autoabastecimiento bajo protección 
de su señorío jurisdiccional, asentándose en pequeños núcleos de po-
blación desde los que trabajaban los terrenos labrantíos colindantes. 
Como contrapartida a esa protección, quedaban obligadas a pagar tri-
butos, rentas y servidumbres al señor del territorio, así como el diezmo 
a su iglesia parroquial. Un nuevo poder político y económico se estaba 
forjando en torno a los señoríos territoriales y a las nuevas diócesis ecle-
siásticas.

En paralelo, y como reacción a una crisis social generalizada —que 
en su faceta moral afectaba tanto al plano individual como a la vida 
colectiva—, a medidos del siglo III fueron surgiendo paulatinamente las 
primeras iniciativas de comunidades monásticas en las tierras desérticas 
del Oriente Próximo, alejadas de las grandes urbes y de las tentaciones 
mundanas. La iniciativa del monacato supuso en su tiempo un auténtico 
revulsivo, no solo en lo que supuso de revisión radical de la cultura de la 
cristiandad, sino de los propios comportamientos sociales.

La propagación de esta nueva manera de enfocar la religión no lle-
garía a Occidente hasta bien entrado el siglo V, y en ese proceso partici-
paría de un modo decisivo un monje cristiano de origen noble, Benito 
de Nursia, hijo y nieto de altos cargos en la administración romana de la 
región de Norcia, en la zona central de Italia, cuya influencia fue deter-
minante para el desarrollo posterior del monacato en Europa.

Benito se educaría en las mejores academias de Roma, llevando el 
tipo de vida licenciosa que exhibiría un adolescente de cualquier familia 
acomodada. Sin embargo, al finalizar sus estudios, movido por una cri-
sis personal tras la ruptura con una mujer, se recluyó durante tres años 



22

en una cueva, observando la estricta disciplina de un eremita. En el año 
516, con apenas veintiséis años, escribiría la Regla, un libro compuesto 
por setenta y tres capítulos, que recogen preceptos expresamente dirigi-
dos a los monjes y religiosos. En la Regla, Benito de Nursia fijó las pau-
tas de conducta que debían observarse para una mayor comunión con 
Dios. Con el tiempo, esas directrices serían referencia obligada para la 
mayoría de las iniciativas monásticas que surgirían a partir de entonces. 
Su máxima, revolucionaria para la época, fue ora et labora (reza y traba-
ja), con la que dio paso a un compromiso existencial basado en la auste-
ridad, la castidad y el trabajo físico personal. Hacia el año 530, cuando 
contaba con cincuenta años de edad, se trasladó a una colina al sur de la 
región del Lacio, en Montecasino, para fundar sobre un antiguo templo 
pagano un centro de retiro espiritual. Allí pondría en práctica por pri-
mera vez todas sus ideas. 

La regla benedictina —así fue conocida desde un primer momen-
to— favoreció que otras muchas comunidades de monjes sintieran el 
impulso de retornar a la pureza y el rigor de los preceptos cristianos, 
viviendo exclusivamente con lo imprescindible en un entorno de so-
briedad y recogimiento, alejados de las ciudades y de las tentaciones del 
mundo.

No obstante, habría que esperar casi tres siglos para que ese ideal 
cristiano adquiriese una mínima consistencia. Ello sería posible en bue-
na medida gracias a la apuesta personal del emperador Carlomagno, 
pues intuyó que la manera de afianzar su incipiente imperio era impo-
niendo la disciplina de la regla benedictina en todos aquellos monaste-
rios que quedaban dentro de sus territorios. Sin embargo, esa reforma 
del monacato que se emprendió en el Sacro Imperio acabaría pocas dé-
cadas después colisionando con la propia realidad social y política del 
momento, pues en un mundo que era mayoritariamente analfabeto y 
rural, temeroso de Dios, esa visión fanática y supersticiosa de la reli-
giosidad resultaría ser a la postre una seria amenaza para la integridad 
y austeridad que pretendía transmitir la doctrina benedictina. Ese fana-



23

tismo supersticioso haría creer que la salvación eterna podía alcanzarse 
a través de la compra de indulgencias, lo que desencadenó una cascada 
de donativos por parte de familias y particulares. Muchos individuos no 
dudaron en asegurar la salvación de sus almas a cambio de la cesión de 
sus propiedades y bienes materiales, en general mediante disposiciones 
testamentarias, lo que propició que los monasterios fuesen acrecentan-
do su patrimonio material, provocando al tiempo un cierto relajo en las 
conductas éticas de sus abades, origen de los excesos y desmesuras que 
más tarde se darían dentro de la propia Iglesia.

Este estado de pureza inicial del monacato acabaría derivando, en 
torno al año 900, en una nobleza local que terminaría por adueñarse 
en última instancia, a través del control y nombramiento de sus abades, 
de las propiedades y bienes raíces de los monasterios; tanto la simonía 
(compraventa deliberada de cargos eclesiásticos) como el nicolaísmo 
(ocupación de esos cargos por hombres sin vocación alguna, con el úni-
co objetivo de disfrutar sus rentas) pasaron a ser una práctica cotidiana. 
Para entonces, la integridad moral del clero regular estaba lejos de los 
preceptos que defendía la praxis benedictina, comportándose sus aba-
des más bien como esos señores feudales corrompidos y caciquiles que 
solo perseguían su beneficio personal. 

Ante esta situación, no tardarían en surgir voces discordantes recla-
mando un cambio radical de actitud, que pusiese fin a la influencia de 
la nobleza en los asuntos de la Iglesia. El caldo de cultivo para un nuevo 
ciclo se estaba fraguando. Las primeras tentativas reformistas llegarían 
de la mano de un reducido número de monjes benedictinos de la Borgo-
ña francesa, que bajo los auspicios de Guillermo I El Piadoso pondrían 
en marcha lo que más tarde terminaría siendo la abadía de Cluny. Des-
de un primer momento, este monasterio estaría bajo el amparo y pro-
tección directa del papa, al margen de las jurisdicciones territoriales e 
intereses de los señores feudales de ámbito local. A partir de la segunda 
década del siglo X, un grupo de monjes comprometidos con la auténtica 
doctrina de san Benito pondría en práctica su Regla, y buscaría en la 



24

oración y el retorno a una vida de escasez y pobreza la esencia de su vida 
monástica; predisposición que se iría extendiendo con rapidez en las 
décadas siguientes por otros pequeños cenobios del entorno.

La repercusión que tuvo el compromiso con la oración y la actitud 
de pureza que desde un principio mostró Cluny fue inmediata, exten-
diendo su influencia a buena parte de Europa. Sin embargo, fue el pro-
pio crecimiento exponencial de su prestigio el que supondría, paradó-
jicamente, el principio del fin para la propia abadía. Su autoridad había 
llegado a todos los rincones de la cristiandad, y su fama no tardaría en 
atraer a nuevos devotos de origen aristocrático, con cuantiosas aporta-
ciones en forma de donativos. De nuevo, las premisas iniciales de senci-
llez y pobreza se estaban transformando, una vez más, en un desmedido 
exceso de ampulosidad.

A finales del siglo XII, poco quedaba ya de los primigenios ideales de 
la orden cluniacense. A pesar de todo, la esencia de aquel inicial espíritu 
reformista había logrado calar y sobrevivir en algunos de aquellos mon-
jes de Cluny, y tras un ejercicio de autocrítica interna surgiría un nuevo 
movimiento revisionista, cuya principal pretensión fue la de denunciar 
la degradación moral que estaba viviendo la Orden. Reivindicaban una 
vuelta al ascetismo más radical, a la naturaleza del auténtico mensaje 
evangélico. Al frente de ese movimiento se encontraba el monje Roberto 
de Molesme, y de su determinación y compromiso surgiría una nueva 
corriente dentro de la orden benedictina: el Císter, que tendría en Ber-
nardo de Claraval a su mayor exponente e impulsor.

Retorno a la esencia del cristianismo. Bernardo de Claraval

En las postrimerías del siglo XI, fray Roberto de Molesme se hallaba al 
frente de la abadía cluniacense de Saint Michel-de-Tonnerre, a mitad de 
camino entre París y Dijon. Era el abad del centro, pero decepcionado 
por la degradación a la que había llegado su propio monasterio, y sin-



25

tiéndose incapaz de corregir aquella situación, decidió recluirse en un 
lugar apartado de Molesme, en la Borgoña francesa, para alejarse de la 
excesiva relajación que veía en buena parte de sus compañeros. Su de-
seo era recuperar lo esencial del mensaje de san Benito y retornar a una 
vida más ascética. Más tarde, en el año 1098, se mudaría al bosque de 
Cîteaux acompañado por una veintena de monjes, con los que fundaría 
el primer monasterio de una nueva orden, el Císter, que tomaría preci-
samente su nombre del bosque donde se recluyeron.

Tras algo más de una década, y debido a la exigente disciplina que 
imponían a sus vidas los propios monjes, aquel incipiente movimiento 
de regeneración conventual se encontraba al borde de la desaparición, 
por falta de nuevas vocaciones. Sin embargo, en 1113, con la incorpo-
ración como novicio de Bernardo de Fontaine al monasterio, la situa-
ción experimentó en poco tiempo un giro inesperado, que acabaría por 
enderezar la situación y consolidar definitivamente la nueva corriente 
monástica.

La llegada de Bernardo a la abadía se vio acompañada de una trein-
tena de nuevas vocaciones, entre las que se contaban cuatro de sus her-
manos, un tío y varios amigos de la familia.

Bernardo había nacido en 1090 en el castillo de la Fontaine-lès-
Dijon. Su padre fue un caballero a las órdenes del duque de Borgoña. 
Su madre había fallecido siendo él adolescente, lo que le supondría un 
duro golpe emocional, entrando a raíz de aquello en el internado de la 
escuela clerical de Châtillon-sur-Seine. Su formación académica le llevó 
hacia un severo ascetismo y un especial ansia de saber. Bernardo moría 
en agosto de 1153, y con motivo del octavo centenario de su muerte el 
papa Pío XII publicó la encíclica Doctor Mellifluus, en la que ensalzaba 
su vida y su obra. En ella recogía un texto del propio san Bernardo, re-
velador de su manera de pensar:

«Hay quienes desean saber con la finalidad exclusiva de saber, y 
esto es curiosidad torpe. Hay quienes desean saber para ser ellos 



26

conocidos, y esto es torpe vanidad… Los hay también que desean 
saber para vender su ciencia, unos por dinero, otros por honores, y 
eso es torpe comercio. Pero hay quienes desean saber para edificar 
a los demás, y esto es caridad. Y quienes desean saber para ser ellos 
edificados, y esto es prudencia.»3

La incorporación de Bernardo al monasterio de Cîteaux, además de 
revitalizar la vida comunitaria del centro, desencadenaría también una ola 
de donaciones por parte de los señores feudales y allegados de la familia 
de los Fontaine, los cuales cederían a la comunidad de monjes numerosas 
propiedades para su explotación agraria. El patrimonio del monasterio, 
así como las nuevas vocaciones que se incorporaban a su disciplina con-
ventual, se incrementaron considerablemente en poco tiempo. En 1115, 
ante el notable hacinamiento que había experimentando la abadía con la 
llegada del clan de los Fontaine, el abad del Císter, Esteban Harding, tomó 
la decisión de encomendar a Bernardo la fundación de un nuevo centro 
en Claraval, en el departamento francés de Aube; Bernardo, cuando fue 
nombrado abad, tenía veinticinco años recién cumplidos.

Desde la fundación del Císter, dado el crecimiento que había experi-
mentando la abadía madre de Cîteaux, en apenas cinco años la Orden ya 
contaba con cuatro centros sufragáneos, desde los que poder difundir el 
espíritu de la nueva reforma: La Ferté, Morimond, Pontigny y el citado 
Claraval. La búsqueda de un recogimiento acorde con la regla benedic-
tina, unido a un sentimiento ascético de la vida, empujó a los monjes 
cistercienses a zonas rurales y aisladas, distanciándose de la imagen que 
en aquel tiempo transmitían los miembros de Cluny. Un primer gesto 
diferenciador fue sustituir el hábito negro cluniacense por otro de lana 
blanca sin tratar ni teñir, por lo que sus seguidores serían conocidos 
como «los monjes blancos».

3	 Pío XII: “Doctor Mellifluus (24 de mayo de 1953). Encíclica al cumplirse el VIII centenario 
de la piadosa muerte de San Bernardo”. Tomado de Thomas Merton: San Bernardo, el 
último de los padres. Ediciones Rialp, Madrid, 1956, pág. 151.



27

El progreso experimentado en cada uno de los cuatro centros surgi-
dos de Cîteaux acabó por desbordar la capacidad de sus propias depen-
dencias. En pocos años, sobre todo gracias al magnetismo de su prin-
cipal referente, Bernardo de Claraval, se produjo un permanente goteo 
de nuevos acólitos. Ello motivó la creación de numerosas fundaciones 
subsidiarias, que en un principio se irían asentando sobre territorio 
francés pero que, a partir de 1130, se extenderían también por Alemania 
e Inglaterra, para saltar finalmente a Escandinavia, Polonia y Hungría.

Curiosamente, de los cuatro centros «madre», Claraval no fue de los 
primeros en emprender esa política de expansión. Solo tres de los seten-
ta monasterios que habría de fundar en vida san Bernardo comenzaron 
su andadura en los diez primeros años de Claraval. Según Thomas Mer-
ton, Bernardo «se opuso a la expansión de la Orden en España. Por esa 
misma época se niega a fundar en Tierra Santa y se reserva de hacerlo 
en Francia, al menos hasta 1128, fecha en que comprenderá la inutilidad 
de luchar contra una corriente tan poderosa.»4

No sería hasta 1132 cuando por fin Bernardo enviase a España, por 
primera vez, a un grupo de monjes para fundar el monasterio de Santa 
María de Moreruela, en Zamora. Aproximadamente una década más 
tarde le tocaría el turno al de Santa María de Meira, en la provincia de 
Lugo. En toda la península ibérica, con el tiempo, los monasterios cis-
tercienses llegarían a superar el medio centenar.

Anualmente, los abades de todos estos centros se reunían en la casa 
madre, en lo que se denominaba el «capítulo general», para revisar y 
actualizar las directrices fundamentales. Finalmente, estas fueron reu-
nidas en un libro titulado Instituciones del Capítulo General, estructu-
rado en noventa y dos puntos que aludían al funcionamiento de la pro-
pia Orden. Estas directrices fueron únicas en su género, pues en ellas 
se abordaron cuestiones legales y de procedimiento hasta entonces al 

4	 Thomas Merton: San Bernardo, el último de los padres. Ediciones Rialp, Madrid, 1956, 
pág. 42.



28

margen de la vida monástica. Ahí quedaría de manera unificada para 
todos los centros los criterios a seguir en la elección de nuevos abades, 
la relación con los obispos o las formalidades de las visitas anuales, pero 
también aspectos relativos a la compraventa de propiedades, el castigo a 
los delincuentes o el papel que debían desempeñar las «granjas», como 
veremos en el próximo capítulo.

Desde un punto de vista organizativo, el hecho más significativo y 
diferenciador con respecto a la disciplina de Cluny fue la incorporación 
de individuos «conversos» a las actividades monásticas. Los conversos 
eran personas seglares de origen humilde, sin estudios y bajo rango so-
cial, que desempeñaban labores auxiliares y de apoyo en la rutina de los 
monjes. La medida, innovadora para la época, supuso abrir por vez pri-
mera las puertas del monasterio a un sector de la sociedad analfabeto y 
sin recursos, para el que en muchas ocasiones era su única vía de subsis-
tencia. A partir de entonces, resultaba frecuente encontrar a las puertas 
de los monasterios a menesterosos que demandaban trabajo o limosna.

La organización de la vida cotidiana dentro de los monasterios cis-
tercienses fueron claves para la consolidación y prosperidad de la Or-
den. La jornada de los monjes venía determinada por la rigurosa obser-
vancia de la Regla y del ora et labora de san Benito, logrando en poco 
tiempo ser, además de custodios del conocimiento y la cultura clásica, 
magníficos agricultores, sacándole el máximo rendimiento a la explota-
ción de los terrenos labrantíos. Ello supuso la repoblación de extensas 
áreas de tierras yermas en el entorno de los monasterios, el desarrollo 
de técnicas agrarias desconocidas hasta el momento, y la optimización 
en las rotaciones de los cultivos. En este sentido, resulta pertinente con-
siderar a la orden del Císter, sobre todo en su primer periodo, como un 
catalizador para el cambio de las labores del campesinado, que derivó en 
una auténtica transformación social.

El considerable aumento en el número de abadías vino acompañado 
asimismo por un incremento de las donaciones en forma de bienes raí-
ces. En un principio, serían los propios monjes quienes se hiciesen car-



29

go de trabajar sus huertas y viñedos en el entorno de sus monasterios, 
pero ante la multiplicación de esas donaciones y la distancia a la que se 
encontraban de sus centros esa nuevas propiedades, se haría necesario 
recurrir a mano de obra externa, que en gran medida se resolvió gracias 
al concurso de los hermanos legos conversos, los cuales, por lo general, 
fueron destinados al cultivo de las tierras más distantes al monasterio. 
Para un mayor control de esas propiedades, ello acabaría dando lugar 
con el tiempo a la creación de pequeñas unidades de explotación agraria 
conocidas como «granjas» —como la que se pondría en marcha en el lu-
gar de Portizó—, cuyo principal cometido consistía en la supervisión y  
renovación de los foros y el cobro de rentas en sus áreas de competencia. 
Estas granjas o «prioratos», como veremos más adelante, quedaban bajo 
la tutela de un prior, que periodicamente rendía cuentas con el abad del 
monasterio al que pertenecía. En el caso del priorato de Portizó, lo hacía 
directamente con el abad del monasterio de Santa María de Meira, de 
quien era sufragáneo.



30



31

capítulo ii

el monasterio de santa maría de meira

Los historiadores centrados en la historia del Císter siguen sin ponerse 
de acuerdo en el año exacto en que se fundó este monasterio lucense. 
Hay tres fechas que se barajan como posibles. La primera la propuso el 
cronista Antonio de Yepes, quien defendía que antes de que llegasen los 
monjes cistercienses ya existía en Meira una comunidad de benedicti-
nos cluniacenses, en torno al año 997, pero sus conclusiones se apoya-
ban en fuentes poco fiables y hoy día esta hipótesis está descartada. 

La segunda fecha, mayoritariamente aceptada entre los especialistas, 
se sitúa en torno al año 1143, pues son varias las referencias documen-
tales que así lo corroboran. Quizá la más concluyente se encuentra en 
el tumbo que el monasterio de Meira comenzó a confeccionar en el año 
1616, donde el archivero responsable de su elaboración es quien hace 
mención al posible año de su fundación:

«Aunque en este monasterio no hay escritura de su fundación, es 
cierto que le fundó el rey don Alonso Ramón el séptimo, empera-
dor de España, y en el archivo de nuestro monasterio de Alcobaça, 
del reino de Portugal, hay memoria muy auténtica que la fundó el 
dicho emperador el año de 1143. Y lo mismo se halla en nuestro 
monasterio de Claraval en Francia, a quien este, como filiación, es-
taba inmediatamente sujeto.»



32

Según parece, a mediados del siglo XII, en agradecimiento a los ser-
vicios prestados en el frente de batalla, el rey Alfonso VII otorgó un pri-
vilegio al noble y ricohombre don Álvaro Rodríguez, conde de Galicia, 
de Sarria y de otros lugares, por el que le hacía merced de la villa yerma 
de Meira en los límites de la Terra Cha, al noreste de la ciudad de Lugo, 
constituyéndose como coto y señorío jurisdiccional.

Otro dato que corrobora la fecha en torno a 1143, según ese mismo 
documento de 1616, es que en una de las paredes del claustro existía una 
piedra con una inscripción, escrita en letra gótica, que aseguraba haber-
se fundado el monasterio en el año de 1142, y su iglesia edificada cien 
años más tarde, siendo confirmada y bendecida por don Martín, obispo 
de Lugo, el 3 de junio de 1258.

A pesar de estos precisos datos del tumbo de 1616, la fecha exacta 
de su fundación sigue sin poderse concretar. El monasterio de Meira, 
al tratar de recuperar en 1782 otro de sus viejos tumbos dado su mal 
estado de conservación, el propio archivero responsable de su encua-
dernación escribió una breve nota aclaratoria:

«Aunque en los tumbos viejos se refiere como cosa indubitable que 
este insigne monasterio tuvo su principio en el año de 1142, rei-
nando en Castilla y León D. Alonso VII Emperador, no es noticia 
tan cierta que carezca de dificultad; porque a más de no haber en 
el archivo instrumento alguno que lo diga, los mismos documentos 
citados por dichos tumbos parece persuaden lo contrario.»

La tercera fecha propuesta para la fundación es la del año 1151, año 
en que el rey Alfonso VII confirmó la cesión del coto y señorío de Mei-
ra a D. Álvaro Rodríguez y a Dª Sancha, su mujer, condes de Sarria. 
La historiadora Mercedes Domínguez Casal, entre otros, defiende esta 
hipótesis como la más plausible, pues es la única que tiene una base do-
cumental contrastada. Además, lo corrobora el hecho de que tres años 



33

más tarde, en 1154, el mismo rey haría donación al monasterio y a su 
abad Vidal del lugar de Chayn, en Tierra de Crecente, y «la décima parte 
de los derechos y rentas, diezmos y portazgos del puerto de Ribadeo».5

En cualquier caso, de lo único que podemos estar seguros es que el 
monasterio Nuestra Señora Santa María de Meira fue fundado a me-
diados del siglo XII por expreso deseo de san Bernardo, y subordinado 
a Claraval.6

Por aquel tiempo ya se estaba gestando la Segunda Cruzada a Orien-
te Medio. En 1145 Eugenio III había accedido al solio pontificio al salir 
elegido papa, el primero que provenía de la orden cisterciense, de la 
absoluta confianza de Bernardo y formado en el claustro de Claraval 
bajo su magisterio. Con ánimo de conquistar Damasco y de recuperar 
posiciones ganadas durante la Primera Cruzada, las cuales habían sido 
usurpadas por las tropas sarracenas un año antes, el papa Eugenio III, a 
petición del rey Luis VII de Francia, alentaría a buena parte de los reyes 
y nobles de la cristiandad para que marchasen sobre Tierra Santa. La 
respuesta favorable fue mayoritaria, también por parte de los reyes de 
Castilla y los de Aragón, pero a estos el pontífice, por consejo de Ber-
nardo, les incitó a abrir un segundo frente en la península ibérica para 
contener el avance musulmán.

Al ser derrotados los ejércitos europeos del Sacro Imperio y los de Luis 
VII por las tropas de los turcos selyúcidas, la campaña de Oriente Medio 
acabaría siendo un fracaso. Ni se logró recuperar el condado de Edesa, 
ni tampoco el cerco a Damasco dio los frutos esperados. En la península 
ibérica, sin embargo, la suerte fue muy diferente para los reyes de Castilla 

5	 Mercedes Domínguez Casal: Colección documental do mosteiro de Santa María de Meira. 
Tomado de: CODOLGA-Corpus Documentale Latinum Gallaeciae. Centro Ramón Piñei-
ro. Tumbo del monasterio de Meira, fol. XI r., y añade una nota que dice: “que valiera ago-
ra muchos dineros si esta casa no lo diera en trueque por otras cosas al obispo y Cabildo 
de Mondoñedo”.

6	 Fray M.ª Damián Yáñez Neira: El monasterio cisterciense y la villa de Santa María de Mei-
ra. Síntesis histórico-artística. Servicio de Publicaciones, Diputación Provincial de Lugo, 
Lugo 1993, pág. 12.



34

y de Aragón. Estos se vieron reforzados militarmente con la presencia de 
los cruzados ingleses, flamencos y normandos, que se dirigían a Tierra 
Santa por la ruta marítima que partía desde Lisboa, arrebatando esta ciu-
dad a las huestes musulmanas en 1147, tras haber ayudado a reconquistar 
previamente las ciudades de Almería y Tarragona.

En paralelo a los preparativos de los ejércitos cruzados, Bernardo 
de Claraval proseguiría con su política de expansión de la Orden del 
Císter, llegando hasta los confines de Europa. Es en esos primeros años 
de la década de 1140 cuando toma finalmente la decisión de fundar un 
monasterio en las tierras baldías del coto de Meira, al noreste de Lugo. 
Para ello contó con el patrocinio de Alfonso VII el Emperador, el cual 
tuvo claro desde un primer momento que el asentamiento de la orden 
cisterciense en la franja norte peninsular podía ser la opción más se-
gura para repoblar los territorios recién reconquistados. El Císter era 
en aquel momento la organización social más eficaz para atraer nuevos 
colonos dispuestos a cultivar las tierras baldías, tanto por la disciplina 
que imperaba dentro de la Orden como por la reputación que habían 
alcanzado sus técnicas de trabajo en las explotaciones agropecuarias.

A las tierras de Meira llegaron, como era preceptivo para la funda-
ción de un nuevo monasterio, doce monjes y un abad procedentes de la 
abadía de Claraval. Se sabe con seguridad que el primer abad fue el fraile 
don Vidal, hombre de confianza de Bernardo, dotado de una fuerte per-
sonalidad. En el tumbo de 1616 se puede leer:

«Muchas donaciones hicieron los reyes, príncipes y caballeros y 
otras personas devotas a este monasterio y a los abades de él; y el 
primer abad de esta casa se llamó don Vidal, y en más de cien es-
crituras del archivo se verá cómo se otorgaban a «don Vidal, primer 
abad»; el segundo se decía don Nicolás, como lo testifican otras 
muchas donaciones que dicen a «don Nicolás, segundo abad», de 
los cuales y de los más que les sucedieron se pondrá adelante un 
catálogo breve.



35

Y se advierte que después que muchas personas, así caballeros 
como otras particulares, hicieron donaciones a este monasterio de 
los lugares, cotos, villas, o de la parte que cada uno dispusiera y 
tuviese en ello, acudió este convento a los reyes, que a la sazón era 
el emperador Alonso el séptimo, y confirmó los privilegios de las 
dichas haciendas que antes habían donado las tales personas par-
ticulares, sin que en ellos se haga mención ser donados por ellos, 
sino por los dichos señores reyes, los cuales también dieron otros 
muchos favores y privilegios, y otras muchas y muy gruesas hacien-
das propias suyas, con sus vasallos y servidumbres.»

Efectivamente, durante los primeros años fueron muchos los cotos y 
lugares que pasaron con todos sus bienes y pertenencias a formar parte 
del patrimonio del monasterio, debido en buena medida al carisma y 
magnetismo de su abad. Ello supuso una profunda reestructuración de 
las propiedades y haciendas de los campesinos afincados en los terrenos 
próximos al monasterio, como más adelante veremos.

Además del de don Vidal, el único nombre que nos ha llegado de 
aquel primer grupo de monjes fundadores fue el de fray Rogelio, su más 
estrecho colaborador, quien desempeñó el cargo de prior. Ambos fue-
ron los baluartes espirituales de la incipiente comunidad de Meira, mar-
cando las directrices y el funcionamiento del monasterio.

Según las normas establecidas por san Bernardo, cada centro debía 
mantener su autonomía, con sus propios recursos para la subsistencia, 
de manera que el abad, elegido con carácter vitalicio entre los mismos 
monjes conventuales, tenía plena potestad en el área de competencia de 
su abadía. Pero esa autonomía de la que disfrutaban los centros filiales 
no podía suponer ni desconexión ni incomunicación con la dirección 
de la casa madre. Por eso, para mantener un gobierno uniforme y una 
correspondencia entre unos claustros y otros, todos los monasterios 
subsidiarios recibían anualmente la «visita canónica» por parte del abad 
del centro del que provenían. En ella se evaluaban los objetivos fijados 



36

y se marcaban nuevos propósitos. Del mismo modo, todos los años se 
convocaba a «capítulo general» en la abadía madre del Císter, en Borgo-
ña, donde coincidían todos los responsables de los centros subsidiarios. 
Allí se hacía una revisión de vida de cada monasterio y se fijaban las 
pautas generales para la estricta observancia de la doctrina cisterciense, 
ya fuese en lo tocante a los aspectos espirituales como a los legales y 
materiales.

Para muchos historiadores, como por ejemplo Louis J. Lekai, fue 
precisamente ese alto grado de organización interna, y no tanto su idea-
rio, lo que explicaría el éxito y expansión que el Císter experimentó a lo 
largo de sus primeras décadas de existencia. A ello habría que añadir, 
además, el hecho de que la Orden nació al margen de la autoridad epis-
copal, marcando una ruptura en cuanto a los recursos patrimoniales 
con las diócesis eclesiásticas. Ello fue posible gracias a una serie de dis-
pensas tributarias muy favorables, como la exención del pago del diez-
mo. Según Lekai, «la exención del pago del diezmo fue una inmunidad 
que facilitó enormemente el crecimiento de la Orden». Así es, en 1132, 
el papa Inocencio II, en muestra de gratitud hacia san Bernardo, dispuso 
que a ninguna de las abadías del Císter se le pudiese exigir el diezmo. 
De este modo la observancia de este privilegio adquiría reconocimiento 
universal.7

En ese periodo que abarca la Plena Edad Media (siglos XI al XIII), 
caracterizado por un marcado régimen feudal de vasallaje y una incer-
tidumbre vital supeditada a múltiples supersticiones, la religión cristia-
na se comportaba como una superestructura ideológica que afectaba a 
todas las facetas de la vida, imponiendo un sistema de ideas y creencias 
que nacían de una organización eclesiástica que elaboraba dogmas, ri-
tos y liturgias con los que dar respuesta a las ansias de bienestar de sus 
feligreses, apaciguando sus temores, y asegurándoles la salvación de sus 

7	 Louis J. Lekai: Los cistercienses: ideales y realidad. Editorial Herder. Barcelona, 1987. Vo-
lumen n.º 177 de la Colección “Sección de historia”, págs. 87-89.



37

almas en una ansiada vida eterna. Dentro de este eficaz engranaje ideo-
lógico, uno de los preceptos más recurrente por parte de la Iglesia fue 
la práctica de la limosna y de la caridad, pues esta era la manifestación 
externa más evidente del compromiso que adquirían los auténticos cris-
tianos ante su comunidad. Sin embargo, debido a la presión ejercida por 
la propia Iglesia, o desde los púlpitos de los monasterios, la caridad y 
el donativo pasaron de ser un acto voluntario y estrictamente personal 
a ser considerado casi como una obligación, transformándose de este 
modo en una exigencia de estricta observancia para el buen cristiano, 
por considerarla meritoria en sí misma y demostración de la lealtad con 
Dios. La expresión más clara de esa actitud piadosa fueron las donacio-
nes y legados testamentarios, empezando por las que acometieron los 
propios reyes, que servirían como referente para otros miembros tanto 
de la alta nobleza como del pueblo llano. En el caso de los nobles, donar 
a un monasterio parte de sus propiedades, incluso en vida del donante, 
era tomado como muestra de prestigio y distinción. Para el pueblo llano 
y el campesinado, sin embargo, ante todo era una actitud piadosa con la 
que mitigar las incertidumbres de la vida y de la muerte. De este modo, 
en las primeras décadas de la existencia del Císter, el número de cesio-
nes y donaciones a sus monasterios crecería exponencialmente.

Uno de los retos prioritarios que se fijó la Orden fue precisamente la 
consolidación de aquel vasto patrimonio que se estaba acumulando en 
torno a sus abadías. Ya fuese por compra o donación, los múltiples bie-
nes que iban adquiriendo necesitaban reagruparlos en aras de optimizar 
su explotación. El logro de ese objetivo estratégico fue posible gracias 
únicamente a la férrea disciplina interna que predominaba en la Orden, 
así como a la predisposición de sus miembros en esos primeros años de 
existencia, cuyo compromiso con el ideario de san Bernardo fue total, 
lo que les permitió una sólida y eficaz implantación sobre los territorios 
donde se asentaban.

En el caso concreto de Santa María de Meira, la incorporación de 
propiedades a su patrimonio se produjo, sobre todo, en las décadas in-



38

mediatamente posteriores a su fundación. Se han contabilizado hasta 
un total de 446 donaciones, de dimensiones y cuantías muy dispares, 
de las que la mayoría se debió a aportaciones realizadas por miembros 
de comunidades campesinas y pequeños propietarios, hasta completar 
un total de 387. En algunas ocasiones, los petrucios de la casa familiar 
entregaban al monasterio parte de sus bienes y rentas, si no la totalidad, 
en cuyo caso los hijos y descendientes quedaban en tal situación de pre-
cariedad económica que las generaciones futuras se veían obligadas a 
subsistir trabajando prácticamente para satisfacer los compromisos ad-
quiridos. Este número de donaciones provenientes del campesinado sin 
duda supone una cifra llamativa al comparala con las escasas cuarenta 
y ocho que se debieron a familias señoriales, o las once otorgadas por la 
nobleza. No obstante, esa diferencia en el número no implicaba necesa-
riamente una mayor aportación de superficie territorial, pues el grueso 
del patrimonio monástico en esta primera etapa se debió sobre todo a 
las donaciones de cotos y grandes extensiones de tierras por parte de la 
realeza y la nobleza local, así como por compras que hiciera el propio 
monasterio de Meira, al disfrutar de importantes exenciones fiscales.8

Amplias áreas del interior lucense, más allá del estricto Coto de Mei-
ra, quedaron bajo su influencia y control. Santalla de Piquín, en Terras 
de Burón; Vilar de Mouros, en San Pedro de Cervantes, Santa Catalina 
de Pousada o San Cosme de Piñeiro son algunas feligresías que que-
daron bajo su dominio. A ellas habría que añadir numerosos cotos y 
lugares repartidos por una vastísima zona que va desde la Terra Chá y 
la Mariña por el norte hasta las tierras del condado de Lemos por el sur.

Muchas haciendas y propiedades de estos lugares, debido principal-
mente a la presión que desde muy temprano ejercieron los monjes sobre 
el campesinado en aras a concentrar bienes dispersos y reagrupar fin-
cas, haría que buena parte de esos bienes cambiasen de mano en poco 

8	 Dolores Mariño Veiras: Señorío de Santa María de Meira (De 1150 a 1525). Espacio rural, 
régimen de propiedad y régimen de explotación en la Galicia medieval. Ediciones Nos. La 
Coruña, 1983, pág. 50.



39

tiempo. En ocasiones, fueron los propios campesinos los que cedieron 
en vida sus propiedades a cambio de mantener el usufructo, otras veces 
las entregaban para redimir un comportamiento impropio, como fue el 
caso de un tal Pedro de Eriz, que en 1182 donó al monasterio de Mei-
ra «la cuarta parte de la iglesia de Santa Leocadia en remisión de sus 
pecados y por las muchas ofensas que hizo al monasterio»9, o el de un 
campesino vecino de Meira llamado Fernando Pérez, que junto a su hijo 
«dieron a D. Fernando abad la heredad de Marrondo, Cortinas y Monte 
Lua, y el abad y convento les perdonaron el homicidio que habían hecho 
en el coto del monasterio.»10

El monasterio de Meira, al igual que había sucedido anteriormente 
en otros muchos centros de la Orden en Europa, recurrió principalmen-
te a dos medidas para lograr un control más efectivo sobre este vasto 
patrimonio territorial. Por un lado, una mayor incorporación de herma-
nos conversos, para que se hicieran cargo sobre todo de las propiedades 
más distantes al monasterio; por otro, la creación de una red de granjas 
anejas y dependientes del mismo. Estas granjas, que en la mayoría de 
los casos alcanzarían el rango de prioratos, en la práctica funcionaban 
como centros logísticos para la explotación agropecuaria de los bienes 
raíces dentro del área de su competencia, teniendo asimismo licencia 
para recaudar las rentas de los foros y de los bienes que estaban en régi-
men de arrendamiento temporal.

En un principio, las granjas estuvieron constituidas por pequeñas 
comunidades de monjes (con el tiempo solo serían de dos o tres en el 
mejor de los casos), al frente de las cuales figuraba un padre prior, con 
poderes limitados en relación al abad de quien era sufragáneo. Las gran-
jas carecían de autonomía propia y no estaban facultadas para empren-
der nuevas fundaciones. Desde las últimas décadas del siglo XII hasta 

9	 Mercedes Domínguez Casal: Colección documental do mosteiro de Santa María de Meira, 
fol. 254 v. del Tumbo del monasterio de Meira. Tomado de: CODOLGA-Corpus Docu-
mentale Latinum Gallaeciae. Centro Ramón Piñeiro.

10	Tumbo de donaciones del monasterio de Meira. Libro 6431, fol. 10 r.



40

finales de la Edad Media, se constituirían más de treinta de estas granjas 
dependientes del monasterio de Meira: Moreira, Arcos, San Román de 
Acedre, Chao de Fornos, etc etc. Sería prolijo enumerar todas ellas, así 
como los cotos, lugares y feligresías en donde el monasterio de Meira 
tenía propiedades. 

Una de esas granjas sería la del Priorato de Portizó, en la feligresía de 
San Esteban de Anllo, del arciprestazgo de Amandi, en tierras del Coto 
Nuevo, bajo la jurisdicción civil del conde de Lemos.



41

capítulo iii

el priorato de portizó

La referencia documental más antigua que se conserva del lugar de 
Portizó data de finales del siglo XII. Según el apunte 496 del Libro de 
donaciones de la abadía de Meira, en el año 1186 —que corresponde 
a la era de 1224 del cómputo hispánico— «Payo González y Fernando 
Rodríguez hicieron donación a D. Nicolás, abad de Meira, de la mitad 
de una leira en Portizó». En aquel año aún no estaba en funcionamiento 
la granja como tal ni existían monjes viviendo en ese lugar. Solo habían 
transcurrido cuatro décadas desde la fundación del monasterio de Mei-
ra, pero a medida que las donaciones de bienes ubicados en el entorno 
del valle de Lemos se multiplicaron se haría imprescindible la puesta en 
marcha de un centro logístico que gestionase aquellas propiedades. La 
primera opción que se barajó fue el sitio de la Fervenza, en la vecina pa-
rroquia de San Martín de Anllo, a escasa distancia del lugar de Portizó.

Según el libro de donaciones de Meira, en el año 1193 Lope López 
dejó al monasterio «toda la heredad de Fervenza y se aparta de la de-
manda injusta que hacía por ella. (Libro de donaciones, núm. 558)», lo 
que induce a pensar que a partir de entonces este lugar pasó a formar 
parte del patrimonio del monasterio. Tres décadas más tarde, en 1221, 
Juan Fernández, monje archivero, confeccionó una memoria con «las 
heredades y hacienda que tenía entonces el monasterio en el lugar de 
Portizó y otras muchas partes», y a continuación figura un apunte que 
dice: «Juan Fernández, monje de Meira, hizo donación a este monas-



42

Cuñas de Abaixo

Cuñas de Arriba

A Pousa

Regueiro

Iglesia de
San Esteban

Souto Novo

Pacios de Anllo

O Xuncal

O Campo de Anllo

A Mogueira

Cigoñerira

Hortás

Castinande

Portizó

Fervenza

A Lama

Camino Real
hacia A Barca

Camino Real hacia
Monforte de Lemos

Regato Portizóde

Regato de Portizó

Gráfico 1. Área de influencia del priorato de Portizó, en la parroquia de Santo Estevo de Anllo, 
con el Camino Real como eje que comunicaba la villa de Monforte de Lemos con el monasterio 
de Santo Estevo de Ribas de Sil y la ciudad de Ourense, a través del paso fluvial de A Barca.



43

terio de toda la heredad de Fervenza, con todos sus términos. (Libro 
de donaciones núm. 478)». Allí se instalaría en un primer momento la 
granja de la Fervenza, según podemos comprobar por otro apunte de 
1226, que dice: «Memoria de algunos bienes que el monasterio tiene en 
Lemos; primeramente la granja de Fervenza. (Libro de donaciones núm. 
511)». Esta granja estuvo bajo la disciplina del Císter hasta finales del 
siglo XIII, cuando sería transferida a la Encomienda de Quiroga. Para 
entonces la granja de Portizó ya estaba plenamente operativa.

La granja de Portizó se instaló en un pequeño coto redondo que 
se extendía por la margen izquierda del regato que surca el barranco 
del mismo nombre. Por él pasaba la calzada real que unía la villa de 
Monforte con el monasterio de Santo Estevo de Ribas de Sil y la ciu-
dad de Ourense. El lugar ya era conocido por sus buenas condiciones 
para el cultivo de viñedos y la producción de vino. No hay constancia 
de a quién perteneció anteriormente este coto, pero es probable que 
fuese de realengo y hubiese sido cedido al monasterio de Meira poco 
después de su fundación. Allí, junto al regato de Portizó, se instalaría 
un reducido grupo de monjes enviados por el padre fray Nicolás, abad 
de Meira. Se desconoce la fecha exacta de su llegada, pero con toda 
seguridad ya estaban instalados a finales del siglo XIII. Así lo atesti-
guan varios documentos, como el fechado en 1309, «D. Ordonio, abad 
de Meira, dio una heredad en la cuesta de Rosende a Juan Diéguez y 
a su mujer, por sus días, con que paguen la mitad del fruto. (Libro de 
donaciones núm. 487).»

Ya fuese por vía de donaciones o acuerdos de compraventa, los bie-
nes raíces que quedaron sujetos a la granja de Portizó, y pertenecientes 
al monasterio de Meira, se extendían principalmente hacia el norte en 
dirección a Rosende por la ladera orientada a mediodía, y hacía el lugar 
de Souto Novo por la vertiente sur. Su perímetro quedaría definido en 
varios apeos que se hicieron a lo largo del tiempo, siendo el más preciso 
de ellos el que se realizó a mediados del siglo XVIII, en el que se demar-
caban sus límites en los siguientes términos.



44

«Empezando por el río de Portizó, desde el pontoncillo o pasadero 
de piedra, que es el camino real que viene de Monforte para dicho 
lugar y priorato de Portizó, y siguiendo río arriba hasta el camino 
que llaman da Tranca, y fue camino real antiguo de Monforte para 
la Barca de San Esteban, y por dicho camino hasta el camino real 
que va de dicho lugar y priorato de Portizó para la dicha Barca, 
y siguiendo este camino arriba hasta el campo de Soto Novo de 
Arriba, y de allí por debajo de la casa en que vive Benito Rodríguez 
Gallego siguiendo el camino que va para la Bouriza por sobre la 
viña y granja del Priorato, y sigue por entre dicha granja y viña a la 
capellanía de San Froilán de Cabarco,11 y rodea la viña que llaman 
de la Corbella que al presente posee Benito Vázquez, da Lama dos 
Campos, hasta dar donde llaman la Adega de Casas, y de allí abajo 
por el rego llamado do Rouso hasta el río de Portizó, y subiendo 
por este río hasta dar y rezar en dicho pasadero y camino donde 
empezó esta demarcación; con declaración de que dicho río se ha 
de entender por la madre donde ahora va, y no por el cauce de los 
molinos.»

En un primer momento, los monjes destinados a la granja de Portizó 
no llegaban a la media docena. Según su propio ideario, ellos mismos 
trabajaban y atendían las huertas y viñas que quedaban comprendidas 
dentro de su término. Así lo seguirían haciendo hasta mediados del si-
glo XIV, en que el incremento de donaciones haría inviable la explota-
ción directa de todos sus bienes.

Como hemos visto en el capítulo anterior, la creación de las granjas 
fue consecuencia directa del notable crecimiento que había experimen-
tado la Orden en sus primeras décadas de existencia. En la franja norte 
peninsular, a mediados del siglo XII, eran tiempos de reconquista y de 

11	Parece poco probable que el escribano que realizó este informe se refiriese realmente 
a la capilla de San Froilán, pues esta se hallaba situada en el lugar do Cabarco, entre A 
Mogueira y Castinande, a demasiada distancia del recorrido que estaba detallando.



45

expansión territorial, lo que suponía una mayor demanda de mano de 
obra para recuperar los terrenos baldíos. Ello implicaba como primera 
medida que los colonos y campesinos fijasen su residencia de manera 
estable, y además, que aportasen vía tributos los recursos económicos 
necesarios para financiar nuevas campañas bélicas. En poco tiempo, 
como resultado de los éxitos militares, se había logrado rescatar grandes 
extensiones de tierras, que por lo general pasarían a engrosar el patri-
monio de la realeza o de la alta nobleza local, como recompensa a sus 
acciones en el campo de batalla. Ello generó en pocas décadas un ex-
cedente de propiedades que podía ser puesto en circulación. Así, por 
ejemplo, algunos cotos y señoríos de titularidad realenga se pondrían 
a disposición de los monasterios para fomentar la repoblación de esos 
espacios abandonados, como fue el caso del Coto de Meira y la poste-
rior fundación del monasterio de Santa María. Esa política de cesión y 
donación de bienes realengos, adoptada principalmente por los reyes 

Canal dos Muíños

Sendero de Portizó
a Souto Novo

Os Bacelos

Souto Novo

Portizó

Camino Real
hacia A Barca

Camino Real
hacia Monforte

Regato de Portizó

Regato
de Portizó

Re
go

do Rouso

Área de la Granja de Portizó

Molinos

Camino
da Tranca

Camino Real

Souto Novo
de Arriba

Camino de
A Bouriza

Viña de A Corbella
Adega de Casas

Traslagranxa

Priorato

Puente
de piedra

Gráfico 2. Área de la granja de Portizó, con las referencias de sus demarcaciones tal y como se 
describen en un apeo realizado en el año 1749.



46

Gráfico 3. Detalle del Mapa General del Obispado de Lugo, realizado en 1768 por encargo de  
D. Juan Sáenz de Buruaga, obispo de Lugo, en el que se situá el priorato de Portizó al mismo 
nivel de importancia que las parroquias de la diócesis. 



47

Gráfico 4. Detalle de la Carta Geométrica de Galicia, del año 1845, realizada por el Dr. D. 
Domingo Fontán para la reina Dª María Cristina de Borbón, en el que se puede apreciar el 
lugar de Portizó y el trazado del Camino Real entre Monforte de Lemos y el lugar de A Barca.



48

Alfonso VII y Fernando II, fue la que permitió a los abades de Meira po-
ner en marcha el entramado de granjas para la gestión de su patrimonio 
en su ámbito territorial.

Pero fue precisamente ese crecimiento patrimonial en constante au-
mento el que volvió a poner en entredicho la primitiva austeridad que 
en origen promulgaba la Orden. Mantener la esencia de la reforma cis-
terciense se antojaba cada vez más difícil. La explotación agropecuaria 
de sus bienes estaba siendo más que rentable y, como ocurriera ante-
riormente con la orden del Cluny, el prestigio de sus monasterios seguía 
atrayendo nuevas donaciones piadosas.

En el caso concreto de la granja de Portizó, sus bienes no solo se ce-
ñían a la parroquia de Santo Estevo de Anllo, sino que, ya antes de que 
finalizase el siglo XIV, disponían de propiedades en lugares tan distantes 
como las feligresías de Bulso, Santiorxo, Figueiroá o Amandi. E incluso 
habían recibido donaciones ubicadas del otro lado del Sil, en la ribera 
orensana de Terra de Caldelas, como eran los casales de Saas, Fiel o de 
Castelo. Todos estos bienes debían ser gestionados desde el priorato de 
Portizó, lo que en múltiples ocasiones acarreaba no pocas dificultades 
operativas.

Por otra parte, al igual que estaba sucediendo en otras muchas aba-
días y prioratos, este crecimiento patrimonial despertaría la codicia de 
la hidalguía local, recelosa del poder territorial que estaban adquirien-
do los monasterios cistercienses. En las primeras décadas del siglo XIV, 
dada la imposibilidad material de controlar ese vasto patrimonio, nu-
merosas propiedades monásticas fueron usurpadas por pequeños seño-
res feudales de la baja nobleza, incautando haciendas o modificando 
las marcas que las delimitaban, y obligando a sus moradores a liquidar 
directamente con ellos las rentas y tributos.

Para evitar estos abusos, los abades y priores recurrieron a la in-
corporación de comenderos y caseros que se hiciesen cargo de sus 
propiedades, rindiendo cuentas con el monasterio sin intermediarios, 
pero esta medida tampoco logró disminuir la conflictividad. A ello, 



49

sin duda, contribuiría también una mayor relajación y laxitud en la 
disciplina que observaban sus propios abades. Las consecuencias de 
esta situación derivó en que las denuncias por usurpación de propie-
dades y conflictos por el incumplimiento de foros fuesen en continuo 
aumento a partir de mediados del siglo XIV. Con frecuencia, muchos 
de los comenderos y caseros al frente de las haciendas eran los causan-
tes de las disputas, obligando a resolver los litigios por la vía judicial. 
Esta realidad se vivió en la mayoría de los monasterios, y el de Meira 
no fue la excepción. Ante esta situación, en las Cortes celebradas el 
15 de febrero de 1326 en la ciudad de Valladolid, el rey Alfonso XI se 
vio obligado a poner freno a estas prácticas, para lo cual dirigió una 
misiva a los obispos, abades y alcaldes mayores de sus territorios en 
Galicia. En ella revisaba punto por punto todos los excesos que debían 
ser corregidos, entre los que figuraba:

«Otrosí, a lo que me pidieron por merced que cuando me son otor-
gados servicios en la tierra […] y los caballeros dicen que tienen 
algunos lugares en encomienda de las iglesias y de los monasterios, 
que no sean creídos si no mostraren cartas de los señores de los 
lugares de cómo los tienen en encomienda, que muchas veces apre-
mian a los vasallos que les den cartas de encomienda en esta razón, 
sin saberlo los señores, y pésales después […].»12

La granja de Portizó no fue ajena a estas prácticas abusivas, que se 
mantendrían con mayor o menor intensidad hasta bien entrado el siglo 
XVI. En 1609, para disipar dudas y clarificar la titularidad del patrimo-
nio territorial del priorato, el abad del monasterio de Meira encargaría 
un apeo y reconocimiento de todas sus propiedades.

12	Piñeiro: Memorias, t. IV, fol. 133 y fol. 145. Tomado de GMH (Gallaeciae Monumenta 
Historica): Confirmación de privilexios e resposta ás peticións dadas nas Cortes de Valla-
dolid polo rei Afonso XI, as cales expediu e mandou dar traslado delas ao bispo de Lugo, 
don Rodrigo. 



50

«Los bienes que en dicho condado de Lemos tiene la dicha granja 
de Portizó, que es propia y solariega del dicho monasterio, con los 
diezmos y derechuras que en ella se cogen, y más otros lugares, vi-
ñas, casas y heredades, árboles y frutales anejos y pertenecientes a 
la dicha granja, y atento que algunas personas tienen tras de sí lle-
vado y usurpado alguna parte de los dichos bienes, sin reconocer al 
dicho monasterio de Meira con ellos; y para que se sepa, aclárese y 
averigüe la verdad, tiene necesidad que se haga apeo y averiguación 
de ellos y de las partes y feligresías con que confinan […]»

El documento resultante de este encargo, llevado a cabo en los meses 
finales de 1609 por Juan Pérez, escribano de la jurisdicción de Meira, 
recoge más de cien propiedades en todo el ámbito territorial del arci-
prestazgo de Amandi, especificando sus demarcaciones y aportaciones 
de rentas al monasterio.

El problema de los impostores y las usurpaciones, sin embargo, 
no sería resuelto en su totalidad hasta bien entrado el siglo XVII. En 
lo que incumbe al priorato de Portizó, se lograría finalmente gracias 
al perfeccionamiento de sus controles administrativos, haciendo es-
pecial hincapié en los aspectos legales y contractuales, lo que le per-
mitiría afianzar las garantías jurídicas de sus propiedades. A partir de 
la segunda mitad del siglo XV, el endurecimiento de las condiciones 
establecidas para la adjudicación de los nuevos contratos de foros se-
ría una constante. El monasterio de Meira, de este modo, pondría en 
práctica medidas que garantizasen el buen fin de sus arrendamientos. 
La concesión de esos nuevos contratos de foro, o la renovación de los 
mismos, debía estar precedida por una valoración favorable de sus to-
madores, y debía ser aprobado y firmada tanto por el padre cerillero 
del monasterio de Meira como por el padre prior de Portizó. Si se 
examinan las escrituras de foro emitidas entre los siglos XV y XVII, se 
ve con claridad cómo se fueron ampliando las cláusulas que obligaban 
al tomador a aceptar una serie de condiciones cada vez más exigentes, 



51

comprometiéndose a que los bienes recibidos en foro no disminuirían 
de valor. Para el monasterio, su futuro dependía de la rentabilidad que 
obtuviesen por cada una de sus propiedades aforadas. De esta forma 
se fueron adjudicando en régimen de foro decenas de propiedades 
a campesinos y labriegos, que además de trabajar en ellas acababan 
asentándose en sus inmediaciones. Así, en muchas ocasiones, estos 
contratos de foro terminaban con el tiempo consolidando un nuevo 
lugar o aldea, como fue el caso de Cuñas, próximo a Portizó, en la fe-
ligresía de Santo Estevo de Anllo. 

El lugar de Cuñas. Su origen y consolidación

El ejemplo concreto del lugar de Cuñas es una buena referencia para 
entender cómo se fueron transformando a lo largo de la Plena Edad 
Media los espacios baldíos en labrantíos, y de cómo a continuación se 
consolidarían en torno a esas propiedades algunos casares y bodegas.

Volviendo a tomar en consideración la opinión de D. Nicandro Ares, 
el topónimo de Cuñas puede referirse «a nomes con valor topográfico 
e descritivo do terreo, como Anllo; virían do lat. Cuneus; ‘cuña e todo 
obxecto que teña esa forma angular’, por exemplo: sección dun anfitea-
tro, formación de batalla en cuña, compartimento de viño, etc.»13

La primera noticia que tenemos con relación a este lugar data del 
año 1189. En un apunte del libro de donaciones del monasterio de 
Meira se hace referencia a que «Pedro Fernández de Sindrán hizo do-
nación a este monasterio y a D. Nicolás abad, de la heredad que tenía 
en Verame Obusme, cerca de Fervenza, en la viña de Cuinas, que es 
la tercia parte de la dicha viña, con la cuarta de un casal que llaman 
«Amliu». (Libro de donaciones núm. 451)». Esta es la primera referen-

13	Nicandro Ares Vázquez: Estudos de toponimia galega. Real Academia Galega. A Coruña, 
2013, pág. 1041.



52

cia documental en que se menciona una casa vinculada a las hereda-
des de Cuñas. Unas décadas más tarde, en 1231, otro apunte asegura 
que «Pedro abad hizo donación a este monasterio de una heredad con 
su plantado en Cuinas. (Libro de donaciones núm. 459)». Habrá que 
esperar hasta el año de 1491 para tener una nueva referencia de este 
lugar. En el tumbo de 1616, en el cajón 31, legajo 134, se recoge la si-
guiente información: 

«D. Ares de Maxide, abad de Meira, hizo foro a Álvaro da Hermida 
y a su mujer Leonor Rodríguez y otras personas, del lugar de Cu-
ñas, sito en la feligresía de San Esteban de Anllo, con sus casas y he-
redades, con que paguen diez tegas de pan y diez maravedís viejos, 
con otras derechuras; con más le aforan la viña de Soto Novo, que 
está acareada de pared a pared, que serán doce cavaduras, y que pa-
gue el cuarto y diezmo, puesto en la granja de Portizó, y un yantar, 
y luctuosa, con otras derechuras, y que sean vasallos.»

Es importante reparar en esa última observación: «que sean vasa-
llos». Implicaba obediencia y servidumbre al monasterio de Meira. Por 
lo demás, las condiciones contractuales estaban proporcionadas al ren-
dimiento obtenido por la explotación agraria: diez tegas de pan anuales 
y diez maravedís viejos.

Tras Álvaro da Hermida sucederían en el foro, como segunda voz, su 
hijo Alonso da Hermida y Leonor Rodríguez, su mujer, que al fallecer 
sin descendencia lo dejarían vacante. El 31 de octubre de 1560, el mo-
nasterio de Meira suscribía un nuevo contrato de foro para arrendar el 
lugar de Cuñas, esta vez a favor de Pedro de Casar, vecino de Santo Este-
vo de Anllo, y de su mujer Teresa Pérez, así como también a Pedro Freire 
y a su mujer Teresa Rodríguez, los cuatro actuando como una sola voz, 
«y después de acabadas, a otras dos voces, que sea un hijo y un nieto de 
cada uno de vos, y que cada uno de vos y el postrero de vos nombre al 
hijo y el hijo al nieto, cada uno en su parte». 



53

Esta escritura de foro incluía todo el lugar de Cuñas, «con sus casas y 
heredades, bravas y mansas, entradas y salidas, soutos y árboles, prados 
y viñas […], y son ahora al presente dos casas de fuego y dos celeiros, 
bodegas y cortellos y cortes según se contiene.» Como contrapartida, 
debían pagar «diez y seis tegas de centeno limpio, bueno, medido por 
la medida derecha de Monforte de Lemos, puesto y pago en la nuestra 
granja de Portizó por cada día de Santa María del mes de septiembre, 
y más una buena gallina o medio real, cual quisiere la persona que en 
nombre del dicho monasterio la cobrare.» Entre las cláusulas del contra-
to, una de ellas hacía especial mención a «que reparéis y hagáis las casas 
del dicho lugar, y labréis y reparéis bien las viñas y heredades y soutos y 
árboles de él, y prados, y no los dejéis perder, ni los vendáis ni traspaséis 
a otras personas.»

Esta escritura fue firmada a mediados del siglo XVI, y para enton-
ces las condiciones contractuales ya exhibían una redacción jurídica 
más exigente y precisa. A pesar de todo, aún existían reticencias ante 
la presencia de comenderos interpuestos y las expoliaciones de pro-
piedades; por eso una de las advertencias que recogía esta escritura de 
foro era que los tomadores no reconociesen «a otra persona ninguna 
con ninguna pensión del dicho lugar, sino solo al dicho monasterio, y 
que siempre se halle obediente al dicho monasterio y sus actores, y no 
estéis contra él.»

En los setenta años que transcurrieron entre el contrato de foro de 
1491 y este último de 1560, el terreno labradío y las viñas de este lugar 
de Cuñas habían aumentado considerablemente, y seguramente tam-
bién se habrían mejorado sus casas, por eso la renta a pagar había pasa-
do de las diez tegas de centeno a las diez y seis, más una gallina.

En 1603, transcurridos otros setenta años, se concedería un nuevo 
foro del lugar de Cuñas, dividiéndolo en esta ocasión en dos mitades, 
una a favor de Antonio Pérez de Orozco y la otra a Diego López de 
Guitián, debiendo cada uno de ellos pagar de renta anualmente «diez y 
seis cañados de vino, un tocino y una gallina». Sin embargo, en un apeo 



54

realizado pocos años después, Antonio Pérez de Orozco reconocía pa-
gar tan solo «ocho cañados de vino y media gallina, porque no le hizo el 
dicho monasterio de Meira los bienes que así le aforó seguros, y [ahora] 
se los llevan otras personas». 

El que ciertos bienes aforados a determinadas personas estuviesen 
siendo llevados por otras diferentes, sin que estas últimas contribuyeran 
con las rentas acordadas, movería al monasterio de Meira a realizar, en 
1609, un apeo general de todas las propiedades que estaban suscritas al 
ámbito territorial del priorato de Portizó, entre ellas las del lugar de Cu-
ñas. Como primera medida, contando con el asesoramiento de testigos 
y vecinos de avanzada edad, se hizo un nuevo reconocimiento de los 
marcos y límites del lugar para determinar qué casas, heredades, árboles 
frutales, sotos y más bienes raíces le pertenecían, delimitando su demar-
cación, con el siguiente resultado:

«Se empieza al lugar do dicen Felgueiras y de allí por el balado de 
Travesedo, que parte las feligresías de San Esteban de Anllo y San 
Martiño de Anllo, hasta llegar a la fuente llamada de Vales, y de allí 
va a dar a la fuente da Toxa, y de allí al balado da Regueira, y de 
allí por una pared que parte las viñas y lama de Cuñas, y de allí va 
a dar al souto do Regueiro, y de allí va a dar al portelo de Cardelle 
y a la fuente de Cardelle, y de allí va a dar a la cortiña da Nogueira, 
y de allí va a dar al portelo da Barxa, y de allí a un penedo que está 
donde llaman la Cerdeira do Lameiro, y de allí va a dar a la Lama 
do Barbeito, que se llama el Lameiro de Cabarquiña, y de allí a la 
Fontaina do Cabo, hasta dar en el dicho balado de Felgueiras donde 
se empezó esta dicha demarcación, todos los cuales bienes, casas, 
heredades, árboles frutales, sotos y pumaregas, y más bienes raíces 
que van sitos e inclusos dentro de los marcos y límites atrás decla-
rados, dicen los dichos testigos y bedranos que son anejos al dicho 
lugar de Cuñas, que es anejo y perteneciente y solariego del dicho 
monasterio de Meira.»



55

Para ese año de 1609, dentro de las demarcaciones descritas, se 
contabilizaban ya un total de cuarenta propiedades diferentes entre 
viñas, prados y otras fincas labradías. Algunas de ellas estaban sien-
do llevadas en régimen de subforo por otros vecinos del entorno. Por 
entonces, asimismo, se contaban «dos casas tejadas y el sitio de otra 
casa», que pertenecían al foro de Diego López de Guitián, y en ellas 
había bodegas provistas de sus lagares, y otras «cuatro casas, las dos de 
fuego y dos de sobrado, tres de ellas tejadas y una de colmo», pertene-
cientes al foro de Antonio de Orozco. En una de estas casas que eran 
«de fuego» vivía el propio Antonio de Orozco y en la otra un vecino 
llamado Juan Martínez.

Después de realizado este apeo, y habiéndose resuelto por la vía judi-
cial los casos de ocupaciones ilegales, en el año de 1614 se volvería a aforar 
el lugar de Cuñas a los mismos tomadores, por el tiempo de tres voces, 
que estaban supeditadas a la vida de tres reyes de España, empezando por 

Cuñas
de Abaixo

Cuñas
de Arriba

A Pousa

Regueiro

Iglesia de
San Esteban
de Anllo

Pacios
de Anllo

O Xuncal

O Campo
de Anllo

Felgueiras

Balado de
Travesedo

Fuente
de Vales

Fuente
da Toxa

Balado da
Regueira

Souto do
Regueiro

Portelo
de Cardelle

Fuente
de Cardelle

Portelo
da Barxa

Lama do Barbeito

Parroquia 
San Martiño de Anllo

Gráfico 5. Área que comprendía el lugar de Cuñas según el apeo realizado en el año 1609.



56

la de Felipe III, con una renta anual para cada uno de «diez y seis cañados 
de vino por San Martín, y un tocino y dos gallinas por navidad».

En 1707, fenecida la tercera voz, se hizo un nuevo foro del lugar de 
Cuñas a favor de Inocencio y Tomé López de Guitián, nietos de Diego 
López de Guitian, con una renta anual de treinta y dos cañados de vino, 
dos tocinos, cuatro gallinas, una libra de cera y un carro de leña. Para 
entonces las propiedades de este lugar comprendían «tres casas terreñas 
con sus sobrados, cortes y corrales, con dos bodegas, que todo está tejado 
y amaderado, sitas en dicho lugar de Cuñas, con sus huertos, dehesas, pra-
dos, viñas, sotos, heredades de pan llevar, y cortiñas, que todo lo de suso 
referido es del directo dominio del monasterio de Santa María de Meira.»

Por entonces era prior de Portizó fray Gregorio Sánchez, y el apodera-
do cillerero del monasterio de Meira era el padre predicador fray Benito 
González, responsables de establecer las condiciones contractuales para la 
adjudicación del foro. Estamos a principios del siglo XVIII y el engranaje 
jurídico-administrativo de Meira se ha perfeccionado notablemente. Las 
cláusulas de la escritura de foro son mucho más exigentes para el toma-
dor, entre otras razones porque el monasterio es consciente de que hay 
suficiente demanda interesada en él. Las condiciones eran las siguientes:

«La primera, que han de traer y tener las dichas casas y bodegas 
bien tejadas y amaderadas, y los dichos bienes bien labrados y gran-
jeados, uno y otro de manera que vayan en aumento y no vengan 
en disminución.

La segunda, que dichos bienes y casas referidas no se han de poder ven-
der en ningún tiempo a iglesia, monasterio, cofradía ni hospital, ni sobre 
de ellos fundar capellanía, censo, tributo ni otra ninguna pensión, pena 
que las escrituras y más contratos que en contravención de esta escritu-
ra de foro se hicieren sean en sí nulas y de ningún valor y efecto.

La tercera, que en caso que alguno de los bienes expresados en este 
dicho foro se hayan de vender, sea visto se ha de requerir al dicho 



57

padre abad y monjes que es o fueren de dicho monasterio de Santa 
María de Meira si los quiere por el tanto, y donde no, lo puedan 
hacer a persona llana, lega y abonada que paguen la renta que aquí 
irá declarada, con más la décima parte de la suma principal en que 
fueren vendidos y rematados dichos bienes, quedando a elección 
de dicho monasterio o del padre prior que es o fuere de este dicho 
priorato el poder cobrar dicha décima por parte del vendedor o 
comprador, a su escoger.

La cuarta, que por razón de dichos bienes […] han de dar y pagar 
de renta, canon y pensión al dicho monasterio por razón de dichos 
bienes, como de su directo dominio, treinta y dos cañados de vino 
tinto, puro, cocido, quito de mal sabor y olor, medido por el pote 
toledano que se usa y usare al tiempo de la paga en este condado 
de Lemos; y han de tener obligación de medirlos y pagarlos en la 
bodega de dicho lugar de Cuñas, […] y queriendo traerlo a dicho 
priorato sea visto se lo han de traer a él con sus bueyes y carro, la 
cual dicha renta han de pagar en cada un año y por cada mes de San 
Martín de noviembre […]; con más cuatro gallinas y dos tocinos 
curados de dar y tomar, una libra de cera amarilla, o por ella su va-
lor, en cada uno de dichos años por el mes de Navidad; con más un 
carro de leña en dicho mes referido, puesto y pagado en este dicho 
priorato […].

La quinta, que aunque acaezca del cielo a la tierra algún caso fortui-
to, pensado o no pensado, ni por eso han de dejar de pagar la dicha 
renta los sobredichos, ni sus herederos y sucesores.

La sexta, que si estuvieren tres años continuos sin pagar la dicha 
renta, además de ser por ella ejecutados los sobredichos, caiga en 
comiso este dicho foro.

La séptima, que han de tener obligación los sobredichos y sus here-
deros y sucesores a apear y deslindar los dichos bienes y lugar refe-



58

rido de doce en doce años, dando de ello copia a dicho monasterio, 
y no lo haciendo lo pueda hacer dicho monasterio o persona en su 
nombre a costa de los sobredichos y sus bienes.

La octava, que fenecidas y acabadas las dichas voces han de dejar 
los sobredichos y sus herederos y sucesores los dichos bienes libres 
y desembarazados a dicho monasterio, con todos los perfectos y 
mejoramientos que en ellos tuvieren hechos, sin por razón de ellos 
pedir cosa ninguna.»

A cambio, el monasterio garantizaba al tomador el disfrute de los 
bienes comprendidos en el foro, de tal modo que si alguien ponía en 
entredicho la titularidad de esos bienes, estaba obligado a salir al paso 
y defender ante la justicia al tomador, y en caso de perder el pleito darle 
otros bienes similares en las mismas condiciones contractuales.

La renta sujeta a este foro debía ser satisfecha «en el lugar y bodega 
de Cuñas, o desde ella lo portearán con sus bueyes y carro a este dicho 
priorato, a elección del prior de él que es o fuere, y los tocinos, gallinas, 
cera y leña la pagarán en dicho priorato por cada mes de Navidad.»

Como ya hemos apuntado anteriormente, algunas de esas viñas 
ubicadas en Cuñas estaban siendo trabajadas ilegalmente por vecinos 
que no contribuían con renta alguna al priorato. Aun así, la produc-
ción anual de vino debía ser considerable, pues en aquel momento se 
contabilizaban en total más de setenta cavaduras en explotación. Y el 
lugar de Cuñas no era sino una pequeña parte de toda la producción 
que los bienes pertenecientes al monasterio de Meira generaban en 
el arciprestazgo de Amandi. Las rentas derivadas de esa producción 
eran entregadas por lo general en la bodega y los almacenes del prio-
rato de Portizó, lo que suponía una compleja logística y disponer del 
suficiente espacio para recoger y guardar toda esa mercancía. Por eso, 
las dependencias del priorato fueron adaptándose a una productivi-
dad que iba en aumento, y a mediados del siglo XVII se acometió una 
ampliación.



59

Las dependencias del priorato de Portizó

A inicios del siglo XVII, los edificios de que disponía el priorato de Porti-
zó para hacer frente a su actividad eran una construcción de dos alturas 
y una bodega aneja a la casa principal. Hacía siglos que los monjes del 
priorato ya no trabajaban directamente sus bienes dentro de su ámbito 
territorial, y estos eran llevados en régimen de foro por personas aje-
nas al priorato. La renta que pagaban se almacenaba en las bodegas del 
priorato o en sus graneros, situados en el piso bajo del edificio principal. 
El piso superior estaba reservado como residencia de los monjes, y se 
accedía a él por una escalera exterior que daba a una galería cubierta; en 
el inferior, en el ala izquierda, se ubicaba la capilla, junto a una pequeña 
despensa. La parte derecha del piso bajo estaba destinada al acopio del 
género menudo, y, más a la derecha, el granero y el establo. La bodega y 

Estado del edificio del priorato en la actualidad. El piso alto estaba destinado a residencia de 
los monjes.



60

2

3

4

Molino

Forja

Puente
de piedra

1 - Residencia
      de los monjes
2 - Almacén
3 - Capilla
4 - Bodega y lagar

Canal dos
Muíños

Regato de Portizó

Camino Real
hacia Monforte

Camino Real
hacia A Barca

Regato

1

Priorato

de

Portizó

Gráfico 6. Ubicación del edificio del priorato en el lugar de Portizó.



61

el lagar, con capacidad para varias cubas y barricas de gran porte, se ha-
llaba en una casa terreña contigua, que más tarde perteneció a Juan do 
Regueiro, y a la que más tarde se le añadió una segunda planta superior.

El edificio del priorato sufriría sucesivas modificaciones a lo largo de 
su historia, la última en el año 1669. En ella se acometió el saneamiento 
y ampliación del lateral izquierdo de la planta inferior, para adecentar 
la capilla. Actualmente aún se conserva una piedra conmemorativa em-
potrada en el muro, con una inscripción que reza: «El Padre Abad de 
Meira, Fray Félix Altozano, hijo de Nogales, 1669».

Ademas de estas dependencias propias del priorato, los monjes de-
bían recurrir necesariamente a otras edificaciones anejas para poder 
llevar a cabo su actividad. Una de ellas era una pequeña forja situada 
junto al regato, donde se reparaban los aperos de labranza, como azadas, 
hoces y guadañas, así como también se confeccionaban tachuelas, llaves 
y bisagras, o los aros con que se armaban las barricas para el vino.

Otras de las edificaciones necesarias eran los molinos de agua, cuya 
titularidad pertenecía al monasterio de Meira y los tenían aforados a veci-
nos del lugar, como, por ejemplo, a Pedro González de Portizó y su mujer 
«y dos voces», a quienes se les «hizo foro, año de 1606, de una casa, moli-
no y huerto, con otros bienes, sitos en la granja de Portizó; paga el quinto 
y diezmo de las uvas, y por el molino y casal dos cañados de vino»; o el 
caso también de Francisco Pérez de Rosende, al que se le hizo foro en el 
año de 1613, «por tres vidas de tres reyes, del dicho molino, con otros 
bienes; ha de pagar dos cañados de vino por San Martín». En total fueron 
tres los molinos, uno tras otro en cascada, a lo largo de un canal de agua 
conocido como dos Muíños, que partía del regato de Portizó a la altura 
del puentecillo de piedra. En ellos se molía principalmente centeno, trigo 
y millo. Su funcionamiento era el usual de los molinos gallegos del inte-
rior. El agua era canalizada hasta una entrada situada en la parte más alta 
del molino y por gravedad caía por un conducto llamado «cubo» hacia la 
zona baja de la edificación, donde el chorro golpeaba con fuerza un rodi-
cio con aspas de hierro que accionaba una piedra de moler situada justo 



62

encima, haciéndola girar. La cantidad de agua que caía por el conducto 
del cubo era regulada por una llave de paso, y en función de su caudal se 
podía controlar la velocidad de la molienda. Actualmente solo se conser-
va uno de los tres molinos, el conocido como de los Barroso, aunque dejó 
de estar operativo a mediados del siglo XX; los otros dos —el de la Casa 
dos Magaos y el de la Casa dos Fermíns— apenas sí conservan sus paredes 
en pie y están cubiertos por la maleza.

A continuación de los molinos, tomando el sendero conocido como 
da Chouza, camino del regato de Portizó, se pasa por un antiguo puente 
de piedra para salvar su cauce, más abajo del salto de la fervenza, en el 
que hay un canalillo labrado a modo de acueducto, que se utilizaba para 
trasvasar el agua de una ladera a otra, facilitando de este modo el riego 
de los prados y fincas labrantías.

A mediados del siglo XVII, en el lugar de Portizo estaban afinca-
das media docena de familias campesinas —en total cerca de cuaren-
ta personas, contando ancianos y niños—, en su mayoría trabajando 

Puente que vadea el regato de Portizó, con un canal superficial labrado en la piedra para la 
conducción del agua de un lado a otro. Foto cedida por Javier Álvarez Carnero, de Castinande.



63

los bienes pertenecientes al priorato. Ello implicaba, asimismo, otra 
media docena de viviendas de alto y bajo, además de un par de bode-
gas particulares, así como alpendres y cobertizos donde almacenar la 
hierba para los animales. La superficie total de los viñedos que estaban 
englobados en el término de la granja superaba las ochenta cavaduras, 
por las que había que pagar de renta un carro de uvas al prior, más 
dos cañados de vino. La explotación de esas viñas la heredaría en 1695 
María Fernández, vecina de Portizó. Era hija de Domingo Fernández, 
quien las había adquirido en el año 1668, y nieta de Bartolomé Fer-
nández Bigotes, primer titular del foro suscrito con el monasterio de 
Meira, en 1608. A este Bartolomé Fernández alias Bigotes se le había 
hecho con anterioridad otro foro, en el año 1606, de una casa bodega 
y un molino en Portizó, por los que debía pagar de renta «por el mo-
lino un cañado de vino y un real, y por las casas una gallina». Su nieta 
María Fernández, pues, era la tercera y última voz del foro. Ella y su 
marido tuvieron muchos pleitos con el priorato, porque este pretendía 
suprimir la costumbre —según aquellos, ancestral— de que fuese el 
forero quien vertiese las uvas en el lagar de piedra, lo que generaba 
cuantiosos beneficios. El prior, sin embargo, defendía que debían ser 
los monjes quienes vertiesen la uva y luego se repartiese el mosto en 
cántaros, repercutiendo el coste correspondiente, como aseguraba se 
venía haciendo también desde tiempo inmemorial. El conflicto no re-
mitió y en el año 1671 Bartolomé Pérez do Regueiro pondría pleito al 
monasterio por el reparto del vino de la granja, cuestionando si este 
debía ser en uva o en cántaros, y de quién debía verterlo en el lagar 
de piedra. La sentencia definitiva se dictó en la Real Audiencia de La 
Coruña y fue favorable al monasterio de Meira, amparándose en la 
posesión del directo dominio que este tenía; como consecuencia, se 
firmaría una escritura de concierto entre las partes, que quedaría re-
gistrada entre los papeles del priorato.

Todas las casas del lugar de Portizó pertenecían en última instancia 
al monasterio de Meira y eran gestionadas por el prior. Un ejemplo de 



64

cómo funcionaba el régimen de subarriendo lo encontramos en el caso 
de Alonso Pérez y de su mujer, vecinos de Portizó, a quienes en el año 
de 1606, por un periodo de tres voces, se les aforó

«la Casa de Sobrado, con otros bienes, en Portizó; paga el quinto y 
diezmo de las uvas y tres cañados y medio de vino por San Martín, 
y una tega de castañas secas, un carnero, dos gallinas, un pernil, dos 
reales en dinero y el diezmo de todas las novedades: trigo, centeno, 
habas, lentejas, garbanzos, castañas, hortalizas, marranas, corderos, 
cabritos, leche, manteca, lino y nabos, y de lo demás que se suele 
pagar en la feligresía de San Esteban de Anllo; con condición que ha 
de retejar la bodega y arcar las cubas, y aderezar el lagar dándole lo 
necesario, y ha de traer el pan del lugar de Lama14 a la granja, y de 
arar con sus bueyes si el monasterio quisiere sembrar alguna cosa 
en la cortiña; y que sea mayordomo […]»

Ese mismo año de 1606, Alonso Pérez se obligó a retejar la bodega y 
antebodega del priorato suministrando la teja que faltase, y sustituir una 
viga que estaba quebrada, todo a su costa, sin que el monasterio le diese 
nada a cambio. En el año 1609 se haría apeo y demarcación de todos los 
bienes aforados (folio 18 del libro XI de apeos). En 1641 le sucedería en el 
foro como segunda voz su hijo Juan Pérez de Portizó, y en 1655 Catalina 
Pérez, como viuda que había quedado de este último. Al fallecer esta, en 
1688, este foro se renovaría a favor de Lucía de Portizó por la vida de tres 
reyes de España, comenzando en la de Carlos II.

Este era el mecanismo habitual empleado para la sucesión en el 
uso de las viviendas y propiedades de los vecinos de Portizó, trasmi-
tiéndose por lo general de generación en generación. A mediados del 
siglo XVII, como hemos apuntado anteriormente, el número de ve-
cinos alcanzaría su cifra máxima, en torno a los cuarenta, los cuales 

14	Se refiere al grano que se producía en la Casa da Lama, en la parroquia de Santiorxo.



65

Estado en que se encontraba en el año 2010 la fachada del edificio del priorato que está orien-
tada al naciente. 

Misma fachada en la actualidad, tras la reforma realizada para acondicionar parte del anti-
guo priorato en vivienda particular.



66

Aspecto que tenía en 2010 el acceso a la capilla del priorato (imagen izquierda), actualmente 
suprimido tras la reforma acometida para acondicionar el edificio como vivienda particular 
(imagen derecha).

Imagen que presentaba en 2010 la fachada a mediodía del priorato de Portizó.



67

eran vasallos de hecho del monasterio de Santa María de Meira y, por 
lo tanto, sus feligreses, a pesar de que las funciones sacramentales de-
pendiesen del cura de Anllo, quien se las administraba a cambio de 
seis cañados de vino que anualmente le pagaba el priorato, sin poder 
exigir más diezmos ni ninguna otra derechura a los vecinos de Portizó. 
De este acuerdo entre el cura de Anllo y el prior de Portizó se otorgó 
escritura pública en el año 1573 ante el escribano Esteban Fernández, 
en Rosende, según se puede leer en un apunte del tumbo del monas-
terio de Meira de 1616: 

«En tierra de Lemos, en la feligresía de San Esteban de Anllo, tie-
ne este monasterio una granja en el lugar de Portizó, en la cual 
hay una bodega en que se encierra el vino que se cobra y coge 
en aquel partido, y además de esto tiene una viña que la labra y 
granjea el mayordomo o religioso que allí está; y por ser granja, 
los caseros que dentro de ella viven no pagan al conde de Lemos 
ninguna renta ni tributo por razón de señorío, sino que todo se 
paga al monasterio con los diezmos, y el monasterio da seis ca-
ñados de vino al cura de la dicha feligresía por administrar los 
sacramentos, como consta por el concierto que el año de 1573 se 
firmó (folio 782 del Libro de foros).»

Sin embargo, no siempre las relaciones del cura de Anllo fueron flui-
das y amistosas con los vecinos de Portizó. Como veremos en el próxi-
mo capítulo, las disputas económicas por el cobro de los diezmos y de 
la primicia desencadenaría un tenso conflicto entre, por una parte, el 
priorato y monasterio de Meira, y de la otra el cura de San Esteban de 
Anllo y el cabildo de Lugo.



68

Medallón esculpido en piedra situado en una de las paredes del patio interior del priorato, 
sobre el antiguo acceso a la capilla. En la inscripción se puede leer «El Padre Abad de Meira, 
Fray Félix Altozano, hijo de Nogales, 1669»



69

capítulo iv

conflicto entre los vecinos de portizó
y el párroco de santo estevo de anllo

Es muy probable que, a mediados del siglo XVII, el lugar de Portizó fue-
se un ajetreado enclave de idas y venidas, donde a diario se producía 
un trasiego de carros entrando y saliendo con todo tipo de productos 
agrarios, sobre todo en los meses estivales o en el de noviembre. En los 
espacios destinados a almacén, se hacía acopio de los diezmos y rentas 
en especie, producto de las heredades y viñedos en régimen de fuero. 
Las disposiciones acordadas entre los vecinos de Portizó y el priorato es-
tablecían el pago de diezmos a favor del monasterio de Meira, quedando 
liberados de tener que hacerlo al cura párroco de Santo Estevo de An-
llo. Además, por costumbre inmemorial, la mayoría de los vecinos por 
comodidad acudía a oír misa en la capilla del priorato los días festivos, 
en lugar de hacerlo en la iglesia de Santo Estevo, donde supuestamente 
eran feligreses.

Santo Estevo de Anllo era un beneficio curado en el que los condes 
de Lemos tenían la prerrogativa de presentar su candidato para ejercer 
el cargo de cura cuando se producía una vacante. En 1653, para cu-
brir la vacante en la parroquia, presentaron al licenciado Juan García de 
Camba, el cual hacía pocos meses había sido ordenado sacerdote. Era 
hombre meticuloso y de ideas fijas. En su primera comparecencia para 
satisfacer el ajuste de las cuentas anuales consignaría en el libro de la 
fábrica, de su puño y letra, que a pesar de no tener deudas atrasadas el 



70

caudal de la iglesia era «tan exiguo, que no hay posibilidad de acometer 
las reformas que la iglesia necesita con urgencia».

Aquel año de 1653, la «primicia» pagada por los feligreses de Santo 
Estevo de Anllo fue de cuarenta ferrados de centeno, que vendidos en 
el mercado de invierno supondrían unos ingresos de 320 reales vellón, 
cifra más bien modesta para acometer todas las reformas pendientes. A 
ello había que sumar, además, quince reales en concepto de «primicia 
de pobres», que pagaban en dinero aquellos que carecían de tierras de 
cultivo, o bien estas no eran lo suficientemente productivas como para 
contribuir en especie.

Pocos meses después de hacerse cargo de su parroquia, dada la es-
casez de recursos con que contaba para satisfacer sus necesidades, Juan 
García de Camba iniciaría una serie de reclamaciones ante la autoridad 
eclesiástica. Asimismo, aprovechó la ocasión para denunciar que los ve-
cinos del lugar de Portizó no contribuían con los diezmos ni con las 
primicias, pues alegaban que ya lo hacían a favor de la abadía de Santa 
María de Meira, cumpliendo de este modo con sus obligaciones. En la 
visita pastoral que al año siguiente realizó en representación del obispo 
de Lugo don Lorenzo de Rosales, este tomaría nota de las demandas del 
cura y dictaría un auto que decía lo siguiente:

«Y por cuanto esta iglesia no tiene ornato decente y está falta de ropa 
blanca, ni el manual es a propósito, manda su merced se provea la 
iglesia de lo susodicho y lo demás necesario a satisfacción del dicho 
cura; y lo que faltare, no llegando el alcance, el propio cura lo reparta 
entre los vecinos del lugar de Portizó, sus feligreses, atento no han 
querido pagar primicias a la dicha iglesia, o les compela por censuras 
a que las paguen como los demás feligreses de dicha iglesia, pues no 
pueden ni deben eximirse de pagar dichas primicias a la dicha iglesia 
donde son tales feligreses, o contribuir para los gastos y reparos de 
ella, que para lo uno y para lo otro y hacer dicho repartimiento y co-
brar la congrua y demás alcances de la iglesia su merced le daba y dio 



71

comisión en forma, con facultad de discernir censuras y absolver de 
ellas; y para que les obligue a que acudan a oír misa en la dicha iglesia 
como tales feligreses y no en la capilla de la Granja de Portizó, según 
y como les está mandado antes de ahora por el obispo don Juan del 
Pozo, y que el religioso que asiste en dicha Granja no les admita, con 
apercibimiento que además de las dichas censuras serán castigados 
por todo rigor de derecho y se ejecutarán las multas que dicho cura 
les hiciere lo contrario haciendo.»15

La resolución adoptada por el señor visitador facultaba al cura de 
Anllo a tomar medidas contra aquellos feligreses que se mostrasen rea-
cios a contribuir con las primicias. Todo lo que a continuación sucedió 
quedaría registrado en el libro de la fábrica, como si de un boletín oficial 
que recogía puntualmente los acontecimientos se tratase. El licenciado 
Juan García de Camba, unos meses más tarde, escribió:

«En diez y siete de mayo de mil seiscientos cincuenta y cinco, yo, 
Juan García de Camba, cura de San Esteban de Anllo, habiendo 
hecho repartimiento a los vecinos del lugar de Portizó, feligreses y 
súbditos de mi iglesia, y habiendo hecho dicho repartimiento con 
la moderación debida, atendiendo a la cantidad de cada uno, como 
consta del repartimiento, y atendiendo a la necesidad que hay en mi 
iglesia y que el alcance final no llega para los reparos necesarios de 
dicha iglesia, en el día arriba dicho, en virtud de la comisión a mí 
dada por el Señor Visitador General, Licenciado don Lorenzo Ro-
sales, les leí y notifiqué el mandato de su merced y les apercibí de-
bajo de censuras para que acudiesen con lo que se les ha repartido 
al mayordomo de la iglesia, y esta notificación se hizo al ofertorio 
de la misa a Pedro do Regueiro y a Domingo Rodríguez, a Pedro 
Pérez y a Benito Vázquez, vecinos todos del dicho lugar de Portizó.» 

15	El contencioso entre los vecinos de Portizó y el cura de Anllo ha sido transcrito del Libro 
de la Fábrica de San Esteban de Anllo, 1637-1817, donde está recogido.



72

Efectivamente, los cuatro eran vecinos del lugar de Portizó, y los 
cuatro mantenían relaciones con el priorato a través de foros vigentes. 
Pedro Pérez, por ejemplo, era la segunda voz de un foro que había co-
menzado en 1609, que incluía entre otros bienes al soto de Gomariz, 
por el que debía pagar «media fanega de castañas secas por el mes de 
enero, puestas en la granja de Portizó». También era el caso de Pedro 
do Regueiro, que llevaba en arriendo una viñas por las que debía pagar 
«veinte y un cañados de vino cada año en la bodega del priorato».

Al día siguiente el cura hizo extensiva su reclamación a otros veci-
nos de Portizó, dejando reflejada su iniciativa en el libro de fábrica:

«Al ofertorio de la misa hice a saber a Martiño de Portizó la diligen-
cia que se había hecho con sus vecinos y a él le apercibí en la forma 
que a los demás, debajo de las mismas censuras.»

El planteamiento para el «repartimiento» de primicias se hacía en 
función de las rentas de cada familia, y el cálculo de lo que a cada una 
correspondía pagar lo determinaban, junto con el cura, dos feligreses 
que conociesen bien los pormenores de su parroquia y las posibilidades 
de sus vecinos. Para los que explotaban tierras labrantías o viñas en su-
ficiente cantidad, pagaban en especie, y los que no, en dinero. El criterio 
que se seguía quedaría fielmente reflejado en una visita pastoral que don 
Cayetano Gil Taboada, obispo de Lugo, realizó en el año 1738 a la vecina 
feligresía de San Miguel de Rosende. En su auto de visita ordenaba lo 
siguiente:

«Y por que hemos reconocido el memorial que se halla en este libro 
de las primicias que se pagan a esta iglesia y del de los informes con 
que nos hallamos, resulta que no se paga la primicia como se debe, 
pues siendo así que la primicia se debe pagar a Dios nuestro Señor 
del fruto que cada uno coge, y cogiéndolo como lo cogen todos 
los vecinos de esta feligresía a los más se les reparte en dinero, y 



73

esta en tan corta cantidad como si fueran pobres de solemnidad, 
mandamos que el padre cura llame dos hombres de conciencia y de 
inteligencia de los vecinos y hacienda de cada uno, y respecto de ser 
la principal cosecha en vino se les haga a cada uno el repartimiento 
estimado de primicia en esta especie; es a saber: a los que excediere 
su caudal, computados todos frutos, de cien cañados cada año se les 
repartirán a cada uno tres cuartas de vino; a los que excedieren de 
cincuenta, dos cuartas; y a los que excedieren de veinte cañados una 
cuarta, y a los que no llegaren a veinte cañados un real, a excepción 
de los que fueren pobres de solemnidad, que a estos se les cargarán 
cuatro u ocho maravedís, o lo que pareciere más conveniente, y a 
la paga de lo referido se les compela por cualquiera escribano o 
notario.»

La persona responsable de recaudar la contribución de la primicia 
era el «mayordomo primiciario», el cual era elegido de manera rotatoria 
entre todos los feligreses de la parroquia, durando su cargo un año, de 
agosto a agosto.

Una semana más tarde del primer comunicado, el cura de Anllo es-
cribió:

«El día de la Dominica Trinitatis, al ofertorio de la misa, habiendo 
llamado por los vecinos del lugar de Portizó, feligreses y súbditos 
de mi iglesia, para saber si cumplían con la obligación de tales feli-
greses y parroquianos, y por haberles percibido por censuras acu-
diesen a oír misa a su parroquia y paguen lo que les está repartido 
para las necesidades de la iglesia, habiendo hecho lo uno y lo otro 
por comisión a mí dada del Señor Visitador General, Licenciado 
don Lorenzo Rosales, y aunque estaban apercibidos, no lo han que-
rido hacer ni ha aparecido ninguno a oír misa, ni a obedecer las 
censuras; antes iniciaron a decir por las mujeres y otra gente de sus 
casas que iban a oír misa a la feligresía de San Miguel de Rosende, 



74

y que así se lo mandaba el padre abad de Santa María de Meira, 
por cuyo defecto y ser que requieren cumpla con las obligaciones 
de tales parroquianos, leí por la segunda vez apercibiendo debajo 
de excomunión mayor, al ofertorio de la misa delante de todos los 
demás feligreses, para que dentro de tres días paguen lo que les está 
repartido y acudan con él al mayordomo de la iglesia, y vengan a la 
misa a su parroquia, no quedándose a oírla en la casa del monje en 
dicho lugar de Portizó, donde se quedan muchas veces, que es en 
gran perjuicio y daño de mi iglesia, donde son feligreses.»

La casi totalidad de los vecinos del lugar de Portizó reaccionaron 
haciendo caso omiso a las intimidaciones del cura de San Esteban de 
Anllo. En vista de la situación, este no tardaría ni una semana en darles 
un ultimátum, amenazando con la más drástica de las soluciones posi-
bles: la excomunión. Así quedó recogido en el libro de la fábrica:

«En primero de junio del año de mil seiscientos cincuenta y cinco 
años, yo, Juan García de Camba, cura de San Esteban de Anllo, 
habiendo a los diez y siete y diez y ocho de mayo de dicho año 
compelido por censuras en virtud de la comisión que tengo del 
Señor Visitador General, don Lorenzo Rosales, y notificado en 
sus personas a algunos de los vecinos del lugar de Portizó, como 
fue a Pedro do Regueiro y a Domingo Rodríguez, Pedro Pérez, 
Benito Vázquez y Martiño de Portizó, y a los demás vecinos aun-
que no estaban presentes, les hice también a saber en cómo por 
su merced el Señor Visitador les estaba mandado contribuyesen 
para las necesidades de la iglesia donde son tales feligreses, y acu-
diesen a oír misa los días de fiesta, y que para esto yo, el dicho 
cura, les compeliese por censuras, y esto se hizo al ofertorio de 
la misa en días festivos. En veinte y tres de mayo de dicho año 
de arriba, el día de la Dominica Trinitatis, al ofertorio de la misa 
volví a discernir censuras contra los vecinos del lugar de Portizó, 



75

con término de tres días, y apercibiéndoles les declararía por pú-
blicos descomulgados, y acabado de hacer esta diligencia y decir 
misa en dichos veinte y tres de mayo, al salir del sagrado Álvaro 
Rivadeneyra, escribano del Coto Nuevo, me ha notificado el man-
dado del Sr. Dr. D. Juan Baptista del Vado, mi superior y prior en 
el obispado de Lugo, que exhibiese la comisión que tenía y diese 
un tanto de ella y diligencias que tenía, hecho en virtud de dicha 
comisión, y que por ocho días resolviere a los vecinos de Portizó 
si hubieren incurrido, y que ellos dentro de dichos días mostrasen 
delante su merced el tanto de dicha comisión y diligencias, que 
ya dio y entregué al dicho escribano, y a Pedro do Regueiro, y 
Domingo Fernández. Y por ver que el término de los ocho días 
que su merced dio es pasado y ver que ellos no han querido pagar 
lo que les está repartido, que siendo ellos ocho vecinos y los más 
de ellos de mucha hacienda, no han querido pagar veinte reales, 
que era lo que a todos les tocaba, ni han querido venir a oír misa a 
su parroquia, y no haber comparecido delante del señor provisor, 
y su merced no haberme revocado la comisión, y ver haber sido 
rebeldes y contumaces, desde ahora les declaro por público desco-
mulgados, en estos escritos y fuera de ellos, a Pedro do Regueiro y 
a Domingo Rodríguez, Pedro Pérez, Benito Vázquez y a Martiño 
de Portizó, por haberles hecho notificación en sus personas, y a 
los demás por haberse ausentado y tener noticia de las censuras 
cuanto hay lugar de derecho, hasta tanto que obedezcan y se suje-
ten a los preceptos de nuestra madre la Iglesia y a sus ministros, y 
pidan beneficio de absolución.»

Ese mismo día se desplazaría al lugar de Portizo, con intención de 
encontrarse con los afectados y comunicarles su condición de excomul-
gados. Se presentó solo, pero en cada uno de los encuentros quiso con-
tar con la presencia de al menos dos testigos que diesen testimonio de su 
actuación. Así lo dejo él mismo reflejado en su informe:



76

«En primero de junio del año de mil seiscientos cincuenta y cin-
co, notifiqué y di a entender la declaratoria de arriba a Domingo 
Rodríguez de Portizó, cerca de su casa, testigo Benito do Regueiro, 
hijo de Francisco do Regueiro. Y luego en dicho día hice también 
notificación a Pedro Pérez, hijo de la viuda de Juan Pérez, en su 
persona, testigos Antonio Casero de Hortás y Lázaro de Hortás. 
Y luego en dicho día notifiqué e hice a saber dicha declaratoria a 
Pedro do Regueiro, en su persona, testigo Domingo López de No-
gueira, sastre; y a los vecinos y comprendidos en esta declaratoria 
se lo hice a saber a las puertas de su casa, y a su gente y familia, de 
que fue testigo Pedro Vázquez de San Roman, y un hijo que estaba 
al presente con él.»

Mes y medio más tarde, alguno de esos vecinos excomulgados se 
presentaría ante el cura de Anllo para reconsiderar su postura. Este lo 
recogería puntualmente en el expediente abierto:

«En diez y siete de julio del año de mil seiscientos cincuenta y cin-
co, en el atrio de la iglesia de San Esteban de Anllo, Mariano Pérez 
Santiago, vecino del lugar de Portizó y feligrés de dicha iglesia, 
pareció delante mí el cura de dicha iglesia y dijo que por cuanto 
le habían notificado y compelido por censuras de mandato del 
señor visitador general, para que pagase todo el dinero que se le 
había repartido para las necesidades y reparos de la iglesia donde 
es feligrés, y que aunque hasta ahora no lo había pagado y había 
hecho alguna oposición a no pagarle por ser mal informado de 
algunos que en mal le aconsejaron, desde ahora dice que se sujeta 
y obedece dicho mandato, que quiere pagar lo que le toca en di-
cho repartimiento para las necesidades de la iglesia y no para otra 
cosa, y que no quiere pleito con su iglesia y pide la absolución de 
las censuras en que ha incurrido, y dice hace esta firme y valedera 
por delante mí el dicho cura y testigos de la misma suerte que lo 



77

hiciera por delante cualquier escribano o notario público, y sien-
do necesario reducir esto a escritura o instrumento público por 
delante cualquier escribano o notario lo haría en cualquier tiem-
po que le fuere pedido por dicho cura, y de esto fueron testigos 
Amaro Díaz de Matamá y Francisco López de Pacios y Francisco 
González de Regueiro y Juan González de Sitas, y el licenciado 
Pedro Pérez, clérigo.»

Tal y como lo dejaba reflejado en su informe, el cura de Anllo daba a 
entender que tras este primer arrepentimiento vendrían otros.

A mediados del siglo XVII, en una parroquia como Santo Estevo de 
Anllo, cualquier noticia se difundía con rapidez, y probablemente en 
pocas horas este primer desenlace estuviese en boca de todos. Así, a 
última hora de ese mismo día de julio, se presentaron ante el cura otros 
vecinos afectados por la excomunión:

«Domingo Rodríguez, vecino del lugar de Portizó y feligrés tam-
bién de San Esteban de Anllo, vino a mí, el dicho cura, y dijo ser 
también de los comprendidos en las censuras y habérsele también 
repartido dinero para las necesidades de la iglesia de mandado del 
señor visitador general, y dijo que no quería pleito contra su iglesia 
y que quería pagar la parte del dinero que se le estaba repartido 
para los menesteres de la iglesia y no para otra cosa, y pidió le ab-
solviese de las censuras en que había incurrido, y que aunque había 
hecho alguna oposición a no pagar, fuera por ser mal informado 
y dice pagará y no irá contra ello, y que esto que hace y dice por 
delante mí, dicho cura, lo hiciera por delante cualquier escribano o 
notario público, y siendo necesario reducir esto a escritura u otro 
cualquier instrumento público por delante cualquier escribano o 
notario, lo haría a cualquier tiempo que quisiere yo, el cura. Y de 
esto fueron testigos Amaro Díaz de Matamá, Domingo Rodríguez 
da Veiga y Juan Álvarez dos Abeledos.»



78

Antes de que finalizase el día, otros implicados se apresuraron a 
comparecer ante el cura párroco con un discurso similar:

«Y luego, en dicho día que fue a los diez y siete de julio de mil seis-
cientos cincuenta y cinco años, Catalina Pérez, viuda, mujer que 
quedó de Juan Pérez, y Pedro Pérez, también vecinos entrambos de 
dicho lugar de Portizó, y comprendidos en las censuras, teniendo 
noticia que Martiño Pérez y Domingo Rodríguez se habían com-
puesto y sujetado al mandato del señor visitador general, vinieron 
a mí el dicho cura y me pidieron les dijese y leyese la forma en que 
se compusieron y sujetaron dicho Martiño de Portizó y Domingo 
Rodríguez, y habiéndoselo dicho y leído al pie de la letra como atrás 
queda, dijeron que se sujetaban y conformaban en la misma forma 
y manera que los demás, y que no querían pleito con su iglesia y que 
pagarían lo que les tocaba pagar por dicho repartimiento, y que pe-
dían les absolviese de las censuras en que habían incurrido. Y esto 
dijeron, siendo testigos Domingo Rodríguez da Veiga e Inocencio 
López de Guitián y Gabriel Vázquez do Regueiro.»

La excomunión suponía un drástico castigo, que marginaba social-
mente a quien lo sufría. No es difícil imaginar lo que debió significar 
para la convivencia vecinal. Una aldea dividida y enfrentada por un 
asunto que apenas quince días atrás nadie sospechaba pudiese desen-
cadenarse. 

Una semana más tarde, la tensión se haría insoportable, y los últi-
mos tres vecinos que aún se resistían a contribuir con la primicia deci-
dieron claudicar. Así lo dejó recogido el propio cura de Santo Estevo en 
su apunte final:

«En veinte y dos de julio del año de mil seiscientos cincuenta y 
cinco, Benito Vázquez y Pedro Pérez y Bartolomé Pérez, vecinos del 
lugar de Portizó, feligreses y parroquianos de San Esteban de An-



79

llo, teniendo noticia que los demás vecinos de dicho lugar estaban 
compuestos y allanados a pagar lo que les estaba repartido para las 
necesidades de la iglesia, vinieron a mí el dicho cura y dijeron se 
allanaban y sujetaban en la forma y manera que los demás, y que no 
querían pleito con su iglesia; pidieron les absolviese de las censuras 
que habían incurrido. Y este allanamiento y consentimiento, para 
que en todo tiempo tuviere valor y efecto, además de haberlo hecho 
por delante mí el dicho cura lo hicieron por delante Álvaro de Riva-
deneira, escribano del Coto Nuevo, en cuyo poder está la escritura 
de allanamiento, por la cual consta haber reconocido dichos veci-
nos del lugar de Portizó a su iglesia con lo que se les reparte como 
a tales parroquianos, y dicha escritura y su fecha fue en los dichos 
veinte y dos de julio de dicho año de arriba, a que me refiero; y lo 
firmo, y de esto fueron testigos Jacinto López de Vallarés y Simón 
García y Gabriel Vázquez, en dicho lugar de Portizó, en donde se 
hizo este allanamiento.»

Ese mismo año de 1655, en el mes de agosto, cuando los mayordo-
mos daban cuenta de la recaudación obtenida, el cura apuntó entre las 
partidas del «Cargo» el siguiente comentario: «Se juntan a esta suma 
veinte reales que se repartieron a los vecinos del lugar de Portizó, para 
las necesidades de la iglesia, por no pagar otra primicia».

El 3 de septiembre, don Diego de Somoza y Quiroga, representante 
del Cabildo lucense, fue el encargado de la visita pastoral a Santo Estevo 
de Anllo. El cura párroco le puso al tanto de la situación y le expuso las 
necesidades de su iglesia, advirtiendo la imposibilidad de satisfacerlas 
debido a la falta de recursos. A la vista de sus argumentos, el señor visi-
tador dejó escrito en su auto de visita:

«Y por cuanto la dicha iglesia necesita de muchas cosas y no tiene 
caudal para proveerse de ellas y los vecinos del lugar de Portizó, 
aunque pagan ya primicia esta es escasa, su merced dio comisión al 



80

cura de dicha iglesia de San Esteban de Anllo para que les reparta 
alguna cantidad moderada más, regulada conforme a sus posibles, 
para que sirva para ayuda, y ellos la paguen con efecto dentro de 
seis días, pena de excomunión mayor latae sententiae; y por cuanto 
los dichos vecinos han procurado eximirse de parroquianos de la 
dicha iglesia, siéndolo de ella, y con esta excusa no acuden a oír 
misa, se encarga a dicho cura tenga mucho cuidado en que vengan 
a oír misa y a cumplir como los más feligreses, y no lo haciendo 
les multe y obligue por censuras a que paguen dicha multa, que se 
le da facultad de excomulgar. Y por cuanto el dicho cura certificó 
que había multado a Domingo Rodríguez, vecino del lugar, en dos 
libras de cera por haber faltado algunos días festivos de oír misa, no 
obstante de habérselo apercibido, su merced usando de benignidad 
moderó dicha multa en una libra de cera, y le manda que dentro de 
seis días, pena de excomunión mayor latae sententiae, pague dicha 
libra de cera o su valor al mayordomo de este año venidero, y no 
pagando dentro del dicho término, el dicho cura le evite de los di-
vinos oficios.»

Este auto de visita, por su desafortunado tono, no sería bien recibido 
entre los vecinos de Portizó. Fue la gota que colmó el vaso, pues a pesar 
de haber aceptado estos las condiciones impuestas, a pesar de pagar las 
primicias acordadas, ahora resultaba que no era suficiente y que volvía 
a pesar sobre ellos la amenaza de una nueva excomunión. Los vecinos 
decidieron que este último comunicado era inasumible e iniciaron una 
protesta generalizada. Acordaron entre todos, en concejo vecinal, que 
cada vecino pagaría de primicia únicamente un real, menos Catalina 
Pérez, viuda de Juan Pérez, que pagaría medio, y asimismo se atribuye-
ron la libertad de elección a la hora de decidir dónde asistir a la misa los 
días festivos, si en el priorato o en la iglesia de Anllo. Estas fueron sus 
condiciones, tomadas de manera colectiva, y así se lo hicieron saber al 
señor cura.



81

Un año más tarde, estando en la casa del lugar de Os Nabás, fue 
el propio obispo de Lugo, don Juan Bravo Lasprilla, quien escuchó las 
quejas y argumentos del cura párroco de Anllo en relación a la revuelta 
de Portizó. Este, tomando cartas en el asunto, dictaminó:

«Y por cuanto Su Señoría Ilustrísima está informado que los ve-
cinos del lugar de Portizó y feligreses de esta iglesia se eximen de 
pagar primicias a la dicha iglesia y acudir a oír misa y todo lo de-
más, como están obligados y lo hacen los demás feligreses de San 
Esteban de Anllo, por tanto mandó Su Señoría Ilustrísima a dichos 
vecinos de Portizó que, como tales feligreses de dicha iglesia de San 
Esteban de Anllo, paguen primicias a dicha iglesia como los demás 
feligreses y acudan a ella a misa todos los domingos y fiestas de 
guardar, so pena de excomunión mayor latae sententiae, y hacien-
do lo contrario se le da comisión al dicho cura para que además de 
publicarlos por excomulgados los pene a cada uno de los rebeldes 
a su arbitrio.»

De poco servirían estas nuevas amenazas. La respuesta unánime de 
los vecinos de Portizó fue mantenerse en sus trece. Resignado, al cura 
no le quedó más remedio que consignar en las cuentas de aquel año, 
«más nueve reales y medio que pagan de primicias los vecinos del lugar 
de Portizó». Esa fue toda la aportación que hicieron.

Así se mantuvo la situación al menos hasta el año 1662, cuando se 
pierde el rastro del pago de esta primicia. Los vecinos de Portizó se ha-
bían refugiado bajo el paraguas protector que les brindaba el monaste-
rio de Meira. Don Juan García de Camba, por su parte, no dejaría de 
dirigir sus reclamaciones al señor obispo, con poco éxito, y ocuparía su 
curato hasta el otoño de 1669, en que falleció. La fecha coincide con la 
inscripción que figura en la piedra que presidía la entrada a la capilla del 
priorato de Portizó, aunque no hay motivo para pensar que uno y otro 
suceso estén relacionados. A García de Camba le sucedería como cura 



82

párroco de Santo Estevo el licenciado Juan García Pacios, comisario del 
Santo Oficio, sin que tengamos noticias de que este persistiese en el con-
tencioso abierto.

A partir de entonces, las relaciones entre el priorato de Portizó y la 
parroquia de Anllo se mantendrían en un difícil equilibrio que permi-
tiría una convivencia sin aparentes conflictos, al menos así fue durante 
casi ochenta años.

Sería en 1749 cuando se alcanzase un acuerdo para la revisión del 
convenio que regulaba las relaciones entre el monasterio de Meira y el 
cura párroco de Anllo. En aquel momento el abad de Meira era el Rvd-
mo. Padre Maestro fray Ambrosio Alonso, y el prior de Portizó el pa-
dre predicador fray Rosendo Levoso, a quien se le otorgaría poder para 
«transigir, concordar y ajustar cualquier diferencia que haya con el cura 
de San Esteban de Anllo en razón de los diezmos y administración de 
los vecinos de dicha granja de Portizó». El cura de Anllo por entonces 
era D. Gregorio Pérez Villamil, que no tendría reparo en admitir que el 
coto de Portizó pertenecía al directo dominio del monasterio de Meira, 
pero tampoco lo tendría en denunciar que uno de los marcos que deli-
mitaba dicho coto, a la altura del lugar de Souto Novo, había desapare-
cido, justo en el sitio en que había una casa y una viña aneja a ella, por 
lo cual no quedaba claro si estaban dentro del coto o no dicha casa y la 
viña, y quién debía de percibir los diezmos correspondientes. El texto 
del acuerdo definitivo quedó redactado en los siguientes términos:

«Amando, pues, la paz, dichos Rvdmo. Padre abad y cura, y acatando 
la buena vecindad y correspondencia, por obviar pleitos sobre una 
cosa tan tenue, dijo dicho D. Gregorio Pérez Villamil que se apartaba 
y apartó por sí y más curas sus sucesores en dicha Iglesia de toda 
acción y derecho que pudiese tener y pretender al diezmo de dicha 
casa y viña, o a otro cualquiera dentro de los términos de dicho coto, 
consintiendo que para siempre le haya y perciba dicho monasterio 
de Meira y quien su orden o derecho hubiere; y dicho Rvdmo. Padre 



83

abad dijo que en esta atención se obligaba y obligó por sí y en nombre 
de dicho monasterio a no quitar a dicho cura ni a sus sucesores la 
administración de los vecinos de dicho coto, y que además de eso les 
dará de aquí en adelante por dicha administración un cañado de vino 
más de lo que por ella se le daba antes de ahora.»

El acuerdo, pues, contemplaba la renuncia del cura de Anllo a perci-
bir los diezmos de los vecinos del coto de Portizó, y, a cambio de recibir 
anualmente siete cañados de vino, se comprometía a atenderles en los 
servicios espirituales y eclesiásticos. Así quedó recogido en el acuerdo:

«[…] de manera que obligándose como se obligó dicho D. Gregorio 
Pérez Villamil por sí y por todos sus sucesores a franquear dicha su 
iglesia y administrar como lo hace con sus feligreses a los vecinos 
de dicho coto, sean pocos sean muchos, mientras los hubiere, perci-
birán por ello así él como sus sucesores por cada San Martín de no-
viembre siete cañados de vino, que les pagará dicho priorato de lo 
que cogiere en dicho coto, medido por la medida por que cobra sus 
rentas en la bodega que al presente tiene o por tiempo tuviere en 
el coto mismo; y percibiendo dichos curas los dichos siete cañados 
de vino, no han de exigir ni pretender dentro del dicho coto diez-
mo alguno de vino, trigo, centeno, cebada, maíz, mijo, lino, nabos, 
legumbres, hortalizas, castañas, ganados mayores y menores, lana, 
manteca, pollos, cera, miel, seda ni otro alguno, sino que todo es y 
ha de ser para siempre del dicho monasterio.»

Habría que esperar hasta la visita pastoral de 1794 para encontrar 
nuevas advertencias hechas al priorato de Portizó por parte del Cabildo 
de Lugo, recogidas en el auto de visita de aquel año:

«Otrosí, y por cuanto en la personal visita que dicho señor visitador 
ha hecho del oratorio del priorato de Portizó, que está en términos 



84

de esta feligresía, reconoció que el sitio en donde se halla no es de 
los más proporcionados y decentes por estar contiguo a la bodega 
en donde tiene las cubas del vino de su cosecha y estar abierta y sin 
puertas por adentro, la misma por donde se entra a dicho oratorio, 
y por lo mismo expuesto a irreverencias de los que se ocupan en en-
cubarlo, y además estar escaso de luces, manda que el cura párroco 
de San Esteban de Anllo, a cuyo cargo está celar que los oratorios, 
capillas y demás lugares dedicados al culto divino y comprendidos 
en su parroquia estén con la decencia correspondiente, haga saber 
y requiera formalmente a fray Domingo Suárez, actual prior de di-
cho priorato, que en el preciso término de cuatro meses siguientes 
a esta fecha ponga puertecillas por la parte de dentro a la puerta 
por donde se entra al oratorio, las que estarán cerradas a no ser en 
el tiempo que se celebre el santo sacrificio de la misa o algún otro 
que conduzca para la ventilación del oratorio; e igualmente le hará 
saber que en el prefijado término dé más ensanche al tragaluz para 
evitar así la suma lobreguez que se reconoce, y en el caso, que no se 
espera, de que el dicho padre prior resista o contradiga esta provi-
dencia y no le dé entero cumplimiento en dicho término, desde en-
tonces a él y demás sacerdotes se les prohibe celebrar en el referido 
oratorio, y de lo que resultare dará parte a su Señoría Ilustrísima.»

Cuatro años más tarde, ya en las postrimerías del siglo XVIII, tene-
mos una última referencia en el libro de la fábrica que dice:

«Y por cuanto en la personal visita que hizo Su Señoría de la capi-
lla del priorato de Portizó halló estar cumplido con lo prevenido 
acerca de ella en la visita del año de noventa y cuatro, permite se 
continúe celebrando en ella, sin perjuicio del dinero parroquial.»



85

epílogo

Tomando al pie de la letra el título del célebre trabajo de Louis J. Lekai, 
Los cistercienses. Ideales y realidad, el desarrollo de sus monasterios 
en la península ibérica fue precisamente eso: una confrontación per-
manente entre la pureza de sus ideales originales y la agitada realidad 
que finalmente acabó siendo. En todos esos monasterios, en mayor o 
menor medida, se sucederían acontecimientos similares, con épocas 
de esplendor y decadencia, en las que el factor económico siempre 
desempeñó un papel relevante. El caso del monasterio de Meira no fue 
una excepción.

Como hemos visto, a finales del siglo XVIII la extensión y el número 
de sus bienes había alcanzado su máxima expresión, y los prioratos que 
gestionaban ese vasto patrimonio ejercían sus funciones más como una 
empresa financiera que como un servicio de aliento espiritual para sus 
parroquianos. Sin embargo, esta situación cambiaría radicalmente a lo 
largo del primer tercio del siglo XIX.

A principios de siglo, con la presencia de las tropas francesas en la 
región camino de Lisboa, el monasterio de Meira sufriría un duro revés 
al ser expoliado de buena parte de sus riquezas. El priorato de Portizó 
no sería ajeno a las consecuencias que supuso este acto de vandalismo, 
por lo que afectaba a la administración de sus propios bienes. Está docu-
mentado, por ejemplo, que las tropas francesas acamparon durante unas 
semanas en el entorno de Santo Estevo de Anllo, saqueando diferentes 
propiedades de la vecina feligresía de Proendos, entre ellas la de Tomás 
Carnero, de Villastrille de Arriba.



86

Pero ese no sería el peor de los escenarios por el que habría de pasar el 
monasterio de Meira. Tras la muerte de Fernando VII y la consolidación 
del Estado liberal, las políticas emprendidas por el general Mendizabal 
culminarían en un proceso de desamortización que implicaría la supre-
sión de las órdenes religiosas, con la incautación de todos sus bienes. Ha-
cía 1840, el señorío y coto de Meira iniciaría la fase de liquidación de sus 
inmuebles, bienes raíces y censos, los cuales saldrían a subasta pública. 
Entre ellos, también los correspondientes al priorato de Portizó. Algunas 
de esas propiedades, como fue el caso del lugar de Cuñas que vimos en 
un capítulo anterior, terminarían en poder de los caseros y foreros que 
estaban en ese momento al frente de sus tierras y viñedos.

Al igual que el lugar de Cuñas, fueron otros muchos los sitios que 
se desarrollaron y consolidaron gracias a la intervención del priorato de 
Portizó a lo largo de las primeras centurias de la Edad Moderna. Buena 
parte de los viñedos de la llamada «Costa de Rosende» que hoy en día 
siguen en activo y produciendo, se deben al esfuerzo desplegado por los 
primeros monjes que habitaron en el priorato. Caseríos que se pusie-
ron en marcha para la explotación de pequeños cotos redondos, como 
el da Lama en Santiorxo o el del Casal de Figueiroá, o el de Pacios en 
Bolmente, o el Casal do Campo en Amandi, y otros muchos similares 
en Bulso, Barantes o Refoxo, fueron el origen de lugares que acabarían 
arraigando y adquiriendo su propio topónimo. Con el tiempo, los terre-
nos colindantes a esos caseríos se irían consolidando como soutos, pra-
dos, tojales, viñas o dehesas, transformando en gran medida el paisaje 
de amplias zonas del arciprestazgo de Amandi. Para todo ello sin duda 
tuvo un papel protagonista el Priorato de Portizó, ejerciendo su papel 
de supervisor de la productividad de las tierras labrantías y los viñedos, 
para que en la medida de lo posible fuese la más rentable.

Todo ese intenso despliegue de actividad con el que se logró generar 
riqueza y fijar población, se puso en marcha hace casi nueve siglos desde 
una discreta casa situada en la parte alta de un pequeño lugar llamado 
Portizó, a escasos metros del regato homónimo que lo circunda. 









Las primeras referencias históricas que nos han llegado del lu-
gar de Portizó, en la parroquia de Santo Estevo de Anllo, se re-
montan a finales del siglo XII, donde se le describe como un 
pequeño coto perteneciente al monasterio cisterciense de Santa 
María de Meira, el cual había sido fundado unas décadas antes 
en el Coto de Meira, entre la Terra Chá y la Sierras de Carballi-
do, al noreste de la ciudad de Lugo.

En la parte alta del lugar de Portizó todavía se conserva un edi-
ficio que en su día fue priorato sufragáneo del monasterio de 
Meira. Desde allí se gestionaban en régimen de foro numerosas 
propiedades distribuidas por tierras del antiguo arciprestazgo 
de Amandi, al sur del valle de Lemos.

Entre los siglos XIII y XVIII, la actividad en este lugar debió de 
ser notable, pues el volumen de transacciones y cobro de rentas 
forales documentadas —sobre todo en vino y arrendamientos 
de viñedos— fue significativo. Hoy día nada nos hace supo-
ner que este pequeño lugar de Portizó pudiese haber tenido en 
aquel momento una importancia tan determinante para el in-
cremento demográfico de una extensa zona del Couto Novo, al 
sur del valle de Lemos, y el desarrollo de las tierras cultivables.

En este libro el autor hace un recorrido histórico de lo que supu-
so la presencia del Priorato de Portizó, desde finales del siglo XII 
hasta su desaparición definitiva tras los decretos desamortizado-
res del Gobierno de Mendizabal, a mediados del XIX.


