JOSE MARIA LAGO BORNSTEIN

EL PRIORATO DE PORTIZO

Economia y gestion del territorio en la Baja Edad Media
en tierras del Arciprestazgo de Amandi

Apuntes para la historia
de Sober

1

SOBER 2024







EL PRIORATO DE PORTIZO






JOSE MARIA LAGO BORNSTEIN

EL PRIORATO DE PORTIZO

ECONOMIA Y GESTION DEL TERRITORIO EN LA BAJA EDAD MEDIA
EN TIERRAS DEL ARCIPRESTAZGO DE AMANDI

APUNTES PARA LA HISTORIA DE SOBER
N.o1

OS NABAS / SOBER 2024



© del texto: José Marfa Lago Bornstein, 2024
© de los graficos y fotografias: el autor.

Correo electrénico: laluna@nova.es
Depésito Legal: LU 164-2024

Impresién y encuadernacion: Fragma Centro Grafico
17 Edicién: Noviembre 2024



Agradezco a Daniel de Souto Novo sus informaciones y observaciones sobre
el lugar de Portizé, asi como también a Manolo de Cufias por orientarme en
la reconstruccion de las demarcaciones del lugar de Cufias.

Asimismo, agradezco la colaboracion de Maria José Ferndndez, de la Casa do
Monte, por la transcripcion de algunos documentos del monasterio de Meira,
cuya colaboracion confio se siga prolongando en el tiempo.






INDICE

PROLOGO

Capitulo I
BERNARDO DE CLARAVAL Y EL COMPROMISO DEL CISTER

Retorno a la esencia del cristianismo. Bernardo de Claraval

Capitulo II
EL MONASTERIO DE SANTA MARIA DE MEIRA

Capitulo ITI
EL PRIORATO DE PORTIZO

El lugar de Cufias. Su origen y consolidacion

Las dependencias del priorato de Portizé

Capitulo IV

CONFLICTO ENTRE LOS VECINOS DE PORTIZO Y EL PARROCO
DE SANTO ESTEVO DE ANLLO

EPILOGO

11

19
24

31

41

51
59

69

85






PROLOGO

En el ambito rural, por lo general, el origen ancestral de los lugares y de
las aldeas no suele perdurar en la memoria de sus actuales habitantes.
Solemos convivir con espacios y edificios sin ser conscientes de su tra-
yectoria ni de su relevancia histdrica. La huella de lo que un dia fueron
queda inexorablemente difuminada para las nuevas generaciones. En
ocasiones, solo a través de la toponimia es como podemos obtener algu-
na pista de cual pudo ser el origen de ciertos sitios o de la importancia
de su actividad pasada. Por lo general, los tinicos recursos que tenemos
para conservar la memoria popular de los lugares son la tradicién y la
costumbre, pero en el mejor de los supuestos esa memoria se remonta a
unas pocas décadas atras y nada mas. Este sin duda es el caso del peque-
fio lugar de Portizo, en tierras de Sober, al sur de la provincia de Lugo.
Si tenemos ocasion de circular por la carretera LU-P-5902, desde la
iglesia de Santo Estevo de Anllo en direccién hacia Sober, al dejar atrés
la curva del Barranco de Portizd, encontraremos, a la izquierda, en una
ligera hondonada, una decena de casas agrupadas a la margen izquierda
de un riachuelo que en primavera suele bajar con cierto caudal, yendo a
desembocar a una pequefa fervenza de unos quince metros de desnivel:
este es el lugar de Portizd. Alli, hoy dia, apenas viven cuatro vecinos,
pero hubo un tiempo, como iremos viendo, en que este enclave estuvo
densamente poblado y en ¢l se desarrollé una intensa actividad mercan-
til. Toda esta zona tuvo siempre una larga tradicion agraria, y segura-
mente desde épocas muy tempranas fuese conocido por su permanente
dinamismo, sobre todo en lo referente a la explotacion de los vifiedos y
de las huertas, aunque actualmente muchos de esos campos de cultivo

11



estén cubiertos por la maleza o crezcan en ellos arboles tipicos de la
ribera, como el dlamo, el olmo o el sauce blanco.

Segun don Nicandro Ares, el topénimo Portizé proviene de porti-
ciolus, diminutivo de portus en el latin vulgar, que hace referencia a un
«puerto», o sea «al paso de un rio o de una montana». En este caso se
trata del paso de un regato, y el viejo puente de piedra que lo vadea for-
maba parte del camino real que unia la villa de Monforte con el monas-
terio de Santo Estevo de Ribas y la ciudad de Ourense, cruzando el rio
Sil por el enclave de A Barca.

Las primeras referencias histéricas documentadas de este lugar se
remontan a finales del siglo XII, donde se le describe como un pequefio
coto perteneciente al monasterio cisterciense de Santa Maria de Meira,
el cual habia sido fundado unas décadas antes en el Coto de Meira, entre
la Terra Cha y la Sierras de Carballido, al noreste de la ciudad de Lugo.

En la parte alta del lugar de Portiz6 todavia se conserva un edificio
que en su dia fue priorato sufraganeo del monasterio de Santa Maria de
Meira. Desde alli se gestionaban en régimen de foro numerosas propie-
dades repartidas por tierras del antiguo arciprestazgo de Amandi. Entre
los siglos XIIT y XVIIL, la actividad en este lugar debié de ser notable, pues
el volumen de transacciones y cobro de rentas forales —sobre todo en
vino y vifledos— fue significativo. Hoy dia nada nos hace suponer que
este pequenio lugar de Portizé pudiese haber tenido en aquel momento
una importancia tan determinante para el incremento demografico y el
desarrollo de las tierras cultivables de una amplia zona del Couto Novo,
al sur del valle de Lemos.

A lo largo de los siglos XI y XII, en tierras del sur de Lugo y en torno
a las cuencas del Mino, Sil y Cabe, se produjo una notable prolifera-
cién tanto de los terrenos destinados a vifiedos como de los nucleos de
poblacién vinculados a ellos, modificando significativamente el paisaje
agreste. El detonante que dinamizd esa transformacion del territorio fue
sin duda la presencia de los monasterios y cenobios benedictinos. Asi,

12



por ejemplo, el asentamiento de los monjes en el valle de Lemos a fina-
les del siglo IX, para fundar el monasterio de San Vicente del Pino, fue
determinante para la posterior colonizacién y expansion de las tierras
labradias. Mas al norte, desde mediados del siglo octavo, ya estaba ple-
namente operativo el monasterio benedictino de Samos, cuya funda-
cion parece ser se remonta a la segunda mitad del siglo VI y es atribuida
a san Martin de Dumio. Asimismo, del otro lado del Mifio, en tierras de
Chantada, se estableceria el monasterio de San Salvador de Asma, y mds
alla de los limites de la provincia de Lugo destacarian los grandes mo-
nasterios benedictinos de Santo Estevo de Ribas de Sil y Montederramo
en Ourense, o de San Paio de Antealtares en Santiago de Compostela,
cuyo poder econémico y dominio jurisdiccional se extendia hasta estas
tierras del Couto Novo.

Muchos de estos cenobios tuvieron su origen en fundaciones reales
o por iniciativa piadosa de la alta nobleza local. En aquel tiempo de con-
tinuas campafias de reconquista, con escasos recursos humanos para
la gestién posterior del territorio, estos centros mondsticos benedicti-
nos, que se caracterizaban por su disciplina interna y estricta organiza-
cion jerarquica, eran los aliados idoneos para ofrecer un control efec-
tivo sobre unas tierras que anteriormente habian sido usurpadas por
las huestes musulmanas y en esa época se encontraban despobladas y
abandonadas. Por ello, la imperante necesidad de repoblar esos terrenos
nuevamente recuperados, con objeto de recaudar tributos suficientes
con que sufragar las campanas militares de aquellos territorios que atin
seguian ocupados, y retomar unas tierras de cultivo que permanecian
yermas desde hacia varias décadas, impulsaron a los sucesivos reyes de
Castilla y Ledn a potenciar y proteger los asentamientos monasticos en
las zonas que habian sido reconquistadas.

En algunos casos, como en el monasterio de Chantada, la fundacion
original se debi6 a la iniciativa de una pareja de nobles, que lo consti-
tuyeron como centro duplice a finales del siglo IX, permaneciendo asi
por espacio de dos siglos, hasta que se incorpor6 finalmente a la obser-

13



vancia de Cluny, la orden benedictina con mayor poder e influencia en
la Europa de mediados del siglo XII. Cluny habia logrado el liderazgo
indiscutible dentro del movimiento monastico en relativamente poco
tiempo, alcanzando un considerable poder econémico, pero su fulgu-
rante ascenso también seria la causa de su posterior decadencia.

El relevo en Espaiia de las comunidades monasticas benedictinas lo
tomara la Orden del Cister, quien con su entrada por el norte peninsu-
lar, siguiendo la ruta del Camino de Santiago, impulsara el asentamiento
de nuevos centros en toda la regién. Uno de ellos sera el mencionado
monasterio de Nuestra Sefiora Santa Maria de Meira, fundado a media-
dos del siglo XII gracias al patrocinio real, en los limites de la Terra Cha.

El antiguo Coto de Meira' fue instituido, por mandato del rey Alfon-
so VII, como sefiorio jurisdiccional en favor de D. Alvaro Rodriguez y su
esposa D? Sancha Fernandez, condes de Sarria y otros lugares, a condi-
cion, segun relata la tradicion, de que alli se fundase un monasterio de
la mano de los frailes bernardos del Cister.

Desde muy temprano, la actividad desarrollada por los monjes de la
abadia de Meira vendria acompainada de numerosas donaciones, proce-
dentes tanto de la nobleza como de humildes familias campesinas, con
las que en muy pocas décadas se incrementaria notablemente el nime-
ro de propiedades del monasterio. A medida que este vasto patrimonio
territorial se fue acrecentando, incorporando bienes raices desperdiga-
dos por todo el ambito de su area de influencia, se hizo imprescindi-
ble también una gestion mas eficiente sobre el propio terreno. Por ello,
siguiendo directrices que la Orden ya habia puesto en marcha en otros
muchos lugares de Europa, la abadia de Meira fue creando una red de
«granjas», subordinadas directamente a la casa madre. Muchas de estas
granjas tendrian el estatus de prioratos, y su cometido principal era el
control de las propiedades del monasterio que quedaban dentro de su
ambito territorial. Por un lado, eran responsables de la gestion y super-

1 Hoy Comarca de Meira, con una extension superior a los 310 km? y administrativamente
dividida en cuatro concellos, que engloban una treintena de parroquias.

14



visién de los foros y arrendamientos suscritos con los campesinos de la
zona, o con los nuevos colonos que alli se iban asentando, por otro, del
cobro de diezmos y rentas procedentes de la explotacion de los bienes
raices que eran de su propiedad. En el valle de Lemos, dos fueron las
principales granjas que gestionarian el patrimonio del monasterio de
Meira en la regién: la de San Roman de Acedre, en el arciprestazgo de
Ferreira, y la Granja de Portizd, en la parroquia de San Esteban de An-
llo, perteneciente al arciprestazgo de Amandi. En un primer momento
se habia creado una tercera granja muy proxima a esta de Portizo, la
Granja da Fervenza, en la parroquia de San Martin de Anllo, pero a fina-
les del siglo XIII pasaria a manos de la Encomienda de Quiroga, siendo
posteriormente gestionada en régimen de foro como encomendero por
el conde de Maceda, a partir del siglo XVIIL

La referencia documental mds antigua que se conserva en relacién
a la Granja de Portizé data del ano 1185 (era de 1223 segtin el compu-
to hispanico), apenas cuatro décadas después de que el monasterio de
Meira iniciase su andadura. En ella se hace alusion a una cesion que D.
Pedro Fernandez y Ximena Muiiiz, su mujer, hicieron de una heredad
junto a la fervenza de Portizé en favor de D. Sancho y D. Juan, sus her-
manos, con tal que pagasen los 300 sueldos en que estaba empefada.

Es muy probable que con anterioridad a esa fecha ya existiesen mon-
jes bernardos en el lugar de Portiz6 y que la granja estuviese parcial-
mente operativa, pues hay un documento de esa primera época donde
se hace referencia a propiedades del monasterio que ya estaban en ex-
plotacion aflos atras, quiza décadas. En la secciéon nimero 31 del tumbo
de Meira iniciado en el aflo 1616, y que actualmente se conserva en
el Archivo Histérico Nacional, se recogen decenas de referencias vin-
culadas con este priorato de Portizd. Otro tanto se podria decir de la
actividad que se desarroll6 en la granja desde finales del siglo XVI has-
ta mediados del siglo XVIII, y que ha quedado anotada en el libro que
registraba las escrituras y foros del priorato. A mediados del XIX, con
las medidas desamortizadoras del Estado liberal, se iniciaria el declive

15



tanto del monasterio de Meira como del priorato de Portizo, hasta su
total desapariciéon. Hoy dia tan solo se conserva una parte del edificio en
buen estado, ya que ha sido recientemente rehabilitado como vivienda
particular, pero la zona que antafo fue residencia de los monjes, ademas
de la bodega y el lagar, se encuentra en estado de ruina inminente, con
riesgo de colapsar.

Con este libro pretendo dar inicio a una serie de apuntes histéricos
sobre diferentes aspectos del antiguo arciprestazgo de Amandi, el actual
Concello de Sober. Los asuntos a tratar seran muy diversos tanto en
su temdtica como en su tratamiento, pero siempre procurando tomar
como punto de partida una documentacién que, en general y hasta la
fecha, permanece inédita, conservada principalmente en los fondos de
los archivos publicos, ya sean civiles o eclesiasticos, o en las casas parti-
culares de la zona.”

Me ha parecido oportuno abrir esta coleccion centrandome en el
origen y trayectoria del Priorato de Portizd, pues es un buen exponente
de como a lo largo de la Plena y Baja Edad Media se fue articulando
la economia local y la expansion demografica en torno a las areas de
influencia de los grandes monasterios benedictinos. Sirva este ejemplo
como botén de muestra, pues con toda seguridad hay muchos mas.

Desde las primeras décadas del siglo XI, en la regién de la Borgo-
fa francesa, se desarrollaria un movimiento de caracter ascético como
contrapartida a la degradacion moral que estaba sufriendo buena par-
te del clero, corrompido por los excesos de los bienes materiales, y la
propia sociedad civil, inclinada en exceso hacia los vicios mundanos.
La reacciéon mas evidente vendria de la mano de un grupo de monjes y

2 La mayor parte de las referencias y textos originales que aparecen en este libro en cuanto
a foros, arrendamientos, pleitos o cualquier otro tipo de documento sobre el priorato de
Portizé y el monasterio de Meira provienen del Archivo Histérico Nacional. Los princi-
pales son: “Libro de los foros del monasterio de Meira’, de 1560; “Tomo 1° de escrituras
y foros de Portizd”, de 1590; “Apeo de los bienes de la Granja de Portizd”, de 1609; y el
“Tumbo del monasterio de Meira”, de 1616.

16



eremitas, que para revitalizar su vida espiritual decidieron recluirse en
recintos apartados de las dreas urbanas, con el propédsito de recuperar la
esencia del mensaje evangélico. Su premisa se basaba en la austeridad y
la estricta observancia de la doctrina cristiana dentro de los monacatos,
iniciando de este modo la era de los grandes cambios sociales en Europa.
El primer gran movimiento lo protagonizaron los monjes benedictinos
de la abadia de Cluny, conocidos como los «monjes negros», con una
rapida y s6lida implantacion sobre el territorio, primero en el interior de
la Borgona francesa y en poco tiempo en el resto del pais y buena parte
de Europa. Su crecimiento e influencia fue casi tan fulgurante como su
fase de decadencia. Pocos afios después, a las comunidades de Cluny
les sucederian en prestigio y poder econémico la Orden del Cister y sus
«monjes blancos».

La historia del priorato de Portiz6 comienza pareja a la expansion
del Cister en Espana, por eso, en un primer capitulo, es imprescindible
dar un repaso a lo que supuso la repercusion de esta Orden para la cul-
tura europea y el papel que jugd en todo ello su gran impulsor, Bernardo
de Claraval.

Un segundo capitulo se centrara en el origen y fundacion en tierras
lucenses del monasterio de Nuestra Sefiora Santa Maria de Meira, im-
pulsado por iniciativa del propio san Bernardo bajo el patrocinio del
rey Alfonso VII. Asimismo, se analizara brevemente las bases de su or-
ganizacién administrativa y la gestiéon econdmica de sus propiedades.
El estricto control que de sus bienes hicieron sobre el terreno hizo que
el patrimonio del monasterio se incrementase exponencialmente, sobre
todo en el primer siglo y medio de su existencia. A ello contribuyo6 el
acierto de su politica de comunicacién y propaganda, transmitiendo un
nuevo modo de experimentar la vida monastica y el cristianismo, en la
que el trabajo fisico jugaba un papel preponderante, lo que se tradujo
desde un primer momento en numerosas donaciones de propiedades
por parte de particulares. Pero también se vieron beneficiados sin duda
por un perfeccionamiento en las clausulas de las relaciones contractua-

17



les de los foros, lo que les garantiz6é una mayor rentabilidad en la explo-
tacidn de sus bienes raices.

En un tercer capitulo analizaré la politica que sigui6 la abadia de Mei-
ra para la gestion de sus propiedades en la region de Lugo, creando para
ello una red de granjas o prioratos subordinados al monasterio, entre
los que se encontraba el Priorato de Portizo. Estas «granjas» cistercien-
ses venian a ser como pequefos complejos de explotacién agropecuaria
directamente supeditados a la casa madre, con competencias y objetivos
especificos, que perseguian un mayor rendimiento sobre la produccion,
y que por su estructura y organizacién podrian ser consideradas como
precursoras de un modelo incipiente de empresa precapitalista. En el
caso concreto de la granja de Porizo, su importancia reside en el papel
que desempenné6 como motor dinamizador para la zona, ya sea por su
desarrollo del sector vitivinicola como por impulsar el asentamiento de
nueva poblacion. Gracias a los acuerdos contractuales establecidos con
colonos y campesinos se pusieron en marcha numerosos casares y se
abrieron nuevas areas de cultivo, que en algunos casos se consolidarian
definitivamente como nuevos enclaves y ntcleos residenciales.

Por dltimo, en el cuarto capitulo, se analizaran las conflictivas re-
laciones que a lo largo del tiempo tuvieron los vecinos del priorato de
Portizo con la iglesia parroquial de San Esteban de Anllo, de la que ofi-

cialmente eran sus feligreses.

La historia del lugar de Portizd puede ser extrapolable a otros mu-
chos casos que se dieron en aquel mismo periodo de tiempo por otras
regiones del interior lucense. Del estudio minucioso de sus particula-
ridades podremos obtener sin duda valiosa informacién de cémo sur-
gieron y se consolidaron muchos de los lugares que surgieron en el ar-
ciprestazgo de Amandi en torno a los siglos XII y XIII, época en la que
quedaria definitivamente establecida la trama de caserios y aldeas que
ha llegado hasta nuestros dias.

18



CAPITULO I

BERNARDO DE CLARAVAL Y EL COMPROMISO DEL CISTER

Hoy nadie pone en duda el papel protagonista que desempefi6 la orden
cisterciense en la Europa de los siglos XII y XIII, no solo en lo que incum-
be a las creencias religiosas o los aspectos animicos. La influencia del
Cister fue determinante para el curso de la historia europea, pues afectd
tanto a las cuestiones espirituales como a las materiales.

Al irradiarse un nuevo modelo de vida desde la region francesa de
la Borgona, que alcanzaria los confines del continente, se consiguio re-
novar a un mismo tiempo tanto la cultura de la cristiandad como otros
aspectos que afectaban al desenvolvimiento de la vida cotidiana y comu-
nitaria, sobre todo en lo referente a las técnicas de explotacion agraria
y el aprovechamiento de los recursos naturales, con lo que se logré un
mayor rendimiento de las tierras de cultivo. Asi pues, ya fuese desde el
plano espiritual como en el material, una nueva propuesta de vida mo-
nastica se estaba imponiendo en Europa, donde el silencio y la oraciéon
convivian con el trabajo fisico y la autosuficiencia econémica, superan-
do las decadentes inercias que por entonces imperaban en la cipula de
la Iglesia catélica, cuyos miembros eran mayoritariamente rentistas e
improductivos.

El siglo XII fue sin duda el momento cumbre del monacato en Occi-
dente. En ese tiempo la sociedad se estructuraba en rigidos estamentos,
compuestos de una parte por campesinos que trabajaban las tierras, por
otra parte nobles que hacian la guerra, y un tercer estamento formado

19



por clérigos que velaban por la buena praxis de los preceptos cristianos,
aunque si bien es cierto cada vez se mostraban mas alejados del mensaje
evangélico original. Por eso, al igual que otras 6rdenes religiosas que le
precedieron, el Cister surgié como un movimiento de denuncia con el
que se pretendia retornar a la esencia de las sagradas escrituras y poner
fin a una degradacion moral que estaba arraigando cada vez mas peli-

grosamente en un mayor nimero de miembros de la Iglesia.

La Historia tiende a reproducir ciclos y procesos que en ocasiones
resultan similares, avanzando o retrocediendo en funcién de circunstan-
cias que a la postre se revelan como determinantes. Desde los tiempos
de la Grecia clasica, Occidente ha perseguido formulas que permitie-
ran imponer una convivencia duradera entre sus pueblos, proponiendo
comportamientos sociales a partir de determinados valores, o al me-
nos eso es lo que predica la teoria. Pero ese anhelo, irremediablemente,
siempre se ha visto empafado por el deseo de ejercitar el poder absoluto
por parte de quienes estan al frente de la gobernanza, ansiando a su
vez una acumulacién desmedida de riquezas. E, inexorablemente, de esa
dualidad que se da entre los intereses colectivos y los particulares surge
la chispa que pone en marcha el motor de la Historia, prevaleciendo, por
lo general, la ambicion personal al bien comun. Esa realidad histérica
tampoco fue ajena a la Orden del Cister.

La consolidacién del cristianismo en la Antigiiedad tardia, con su
novedoso mensaje de austeridad y aceptacion incondicional del proji-
mo, supuso una verdadera revolucion social, que coincidid en el tiempo
con el desmembramiento de una sociedad y un sistema politico que ha-
cia tiempo mostraba sintomas de estar agotado en sus propios plantea-
mientos.

El auge de la nueva religion, aupada socialmente por su mensaje es-
peranzador, vino a ocupar en gran medida los centros de poder que
habian quedado vacantes tras el colapso de Roma. Como consecuencia,

20



la vida urbana se fue desplazando progresivamente desde las ciudades
hacia las zonas rurales, donde las didcesis eclesiasticas tomaron el relevo
de la estructura administrativa del imperio y los grandes terratenien-
tes buscaron consolidar sus patrimonios familiares atrayendo colonos y
campesinos que trabajasen directamente sus tierras a cambio de protec-
cion y seguridad personal, en un régimen de vasallaje. Las comunidades
campesinas retomarian su propio autoabastecimiento bajo proteccién
de su sefiorio jurisdiccional, asentandose en pequefios nucleos de po-
blacién desde los que trabajaban los terrenos labrantios colindantes.
Como contrapartida a esa proteccion, quedaban obligadas a pagar tri-
butos, rentas y servidumbres al sefior del territorio, asi como el diezmo
a su iglesia parroquial. Un nuevo poder politico y econdmico se estaba
forjando en torno a los sefiorios territoriales y a las nuevas didcesis ecle-
sidsticas.

En paralelo, y como reaccion a una crisis social generalizada —que
en su faceta moral afectaba tanto al plano individual como a la vida
colectiva—, a medidos del siglo III fueron surgiendo paulatinamente las
primeras iniciativas de comunidades mondsticas en las tierras desérticas
del Oriente Préximo, alejadas de las grandes urbes y de las tentaciones
mundanas. La iniciativa del monacato supuso en su tiempo un auténtico
revulsivo, no solo en lo que supuso de revision radical de la cultura de la
cristiandad, sino de los propios comportamientos sociales.

La propagacion de esta nueva manera de enfocar la religiéon no lle-
garia a Occidente hasta bien entrado el siglo V, y en ese proceso partici-
paria de un modo decisivo un monje cristiano de origen noble, Benito
de Nursia, hijo y nieto de altos cargos en la administraciéon romana de la
region de Norcia, en la zona central de Italia, cuya influencia fue deter-
minante para el desarrollo posterior del monacato en Europa.

Benito se educaria en las mejores academias de Roma, llevando el
tipo de vida licenciosa que exhibiria un adolescente de cualquier familia
acomodada. Sin embargo, al finalizar sus estudios, movido por una cri-
sis personal tras la ruptura con una mujer, se recluy6 durante tres afios

21



en una cueva, observando la estricta disciplina de un eremita. En el afio
516, con apenas veintiséis anos, escribiria la Regla, un libro compuesto
por setenta y tres capitulos, que recogen preceptos expresamente dirigi-
dos a los monjes y religiosos. En la Regla, Benito de Nursia fijé las pau-
tas de conducta que debian observarse para una mayor comunién con
Dios. Con el tiempo, esas directrices serian referencia obligada para la
mayoria de las iniciativas mondsticas que surgirian a partir de entonces.
Su maxima, revolucionaria para la época, fue ora et labora (reza y traba-
ja), con la que dio paso a un compromiso existencial basado en la auste-
ridad, la castidad y el trabajo fisico personal. Hacia el afio 530, cuando
contaba con cincuenta afios de edad, se trasladé a una colina al sur de la
region del Lacio, en Montecasino, para fundar sobre un antiguo templo
pagano un centro de retiro espiritual. Alli pondria en practica por pri-
mera vez todas sus ideas.

La regla benedictina —asi fue conocida desde un primer momen-
to— favorecié que otras muchas comunidades de monjes sintieran el
impulso de retornar a la pureza y el rigor de los preceptos cristianos,
viviendo exclusivamente con lo imprescindible en un entorno de so-
briedad y recogimiento, alejados de las ciudades y de las tentaciones del
mundo.

No obstante, habria que esperar casi tres siglos para que ese ideal
cristiano adquiriese una minima consistencia. Ello seria posible en bue-
na medida gracias a la apuesta personal del emperador Carlomagno,
pues intuyd que la manera de afianzar su incipiente imperio era impo-
niendo la disciplina de la regla benedictina en todos aquellos monaste-
rios que quedaban dentro de sus territorios. Sin embargo, esa reforma
del monacato que se emprendi6 en el Sacro Imperio acabaria pocas dé-
cadas después colisionando con la propia realidad social y politica del
momento, pues en un mundo que era mayoritariamente analfabeto y
rural, temeroso de Dios, esa vision fanatica y supersticiosa de la reli-
giosidad resultaria ser a la postre una seria amenaza para la integridad
y austeridad que pretendia transmitir la doctrina benedictina. Ese fana-

22



tismo supersticioso haria creer que la salvacion eterna podia alcanzarse
a través de la compra de indulgencias, lo que desencadend una cascada
de donativos por parte de familias y particulares. Muchos individuos no
dudaron en asegurar la salvacion de sus almas a cambio de la cesion de
sus propiedades y bienes materiales, en general mediante disposiciones
testamentarias, lo que propici6 que los monasterios fuesen acrecentan-
do su patrimonio material, provocando al tiempo un cierto relajo en las
conductas éticas de sus abades, origen de los excesos y desmesuras que
mas tarde se darian dentro de la propia Iglesia.

Este estado de pureza inicial del monacato acabaria derivando, en
torno al afo 900, en una nobleza local que terminaria por aduenarse
en altima instancia, a través del control y nombramiento de sus abades,
de las propiedades y bienes raices de los monasterios; tanto la simonia
(compraventa deliberada de cargos eclesiasticos) como el nicolaismo
(ocupacion de esos cargos por hombres sin vocacion alguna, con el uni-
co objetivo de disfrutar sus rentas) pasaron a ser una practica cotidiana.
Para entonces, la integridad moral del clero regular estaba lejos de los
preceptos que defendia la praxis benedictina, comportandose sus aba-
des mas bien como esos sefiores feudales corrompidos y caciquiles que
solo perseguian su beneficio personal.

Ante esta situacion, no tardarian en surgir voces discordantes recla-
mando un cambio radical de actitud, que pusiese fin a la influencia de
la nobleza en los asuntos de la Iglesia. El caldo de cultivo para un nuevo
ciclo se estaba fraguando. Las primeras tentativas reformistas llegarian
de la mano de un reducido niimero de monjes benedictinos de la Borgo-
fa francesa, que bajo los auspicios de Guillermo I El Piadoso pondrian
en marcha lo que mas tarde terminaria siendo la abadia de Cluny. Des-
de un primer momento, este monasterio estaria bajo el amparo y pro-
teccion directa del papa, al margen de las jurisdicciones territoriales e
intereses de los sefiores feudales de ambito local. A partir de la segunda
década del siglo X, un grupo de monjes comprometidos con la auténtica
doctrina de san Benito pondria en practica su Regla, y buscaria en la

23



oraciony el retorno a una vida de escasez y pobreza la esencia de su vida
monastica; predisposicion que se iria extendiendo con rapidez en las
décadas siguientes por otros pequefos cenobios del entorno.

La repercusion que tuvo el compromiso con la oracién y la actitud
de pureza que desde un principio mostré Cluny fue inmediata, exten-
diendo su influencia a buena parte de Europa. Sin embargo, fue el pro-
pio crecimiento exponencial de su prestigio el que supondria, paradé-
jicamente, el principio del fin para la propia abadia. Su autoridad habia
llegado a todos los rincones de la cristiandad, y su fama no tardaria en
atraer a nuevos devotos de origen aristocratico, con cuantiosas aporta-
ciones en forma de donativos. De nuevo, las premisas iniciales de senci-
llez y pobreza se estaban transformando, una vez mas, en un desmedido
exceso de ampulosidad.

A finales del siglo XII, poco quedaba ya de los primigenios ideales de
la orden cluniacense. A pesar de todo, la esencia de aquel inicial espiritu
reformista habia logrado calar y sobrevivir en algunos de aquellos mon-
jes de Cluny, y tras un ejercicio de autocritica interna surgiria un nuevo
movimiento revisionista, cuya principal pretension fue la de denunciar
la degradacion moral que estaba viviendo la Orden. Reivindicaban una
vuelta al ascetismo mas radical, a la naturaleza del auténtico mensaje
evangélico. Al frente de ese movimiento se encontraba el monje Roberto
de Molesme, y de su determinacién y compromiso surgiria una nueva
corriente dentro de la orden benedictina: el Cister, que tendria en Ber-
nardo de Claraval a su mayor exponente e impulsor.

Retorno a la esencia del cristianismo. Bernardo de Claraval
En las postrimerias del siglo XI, fray Roberto de Molesme se hallaba al
frente de la abadia cluniacense de Saint Michel-de-Tonnerre, a mitad de

camino entre Paris y Dijon. Era el abad del centro, pero decepcionado
por la degradacion a la que habia llegado su propio monasterio, y sin-

24



tiéndose incapaz de corregir aquella situacion, decidié recluirse en un
lugar apartado de Molesme, en la Borgona francesa, para alejarse de la
excesiva relajacion que veia en buena parte de sus compaiieros. Su de-
seo era recuperar lo esencial del mensaje de san Benito y retornar a una
vida mas ascética. Mas tarde, en el aflo 1098, se mudaria al bosque de
Citeaux acompanado por una veintena de monjes, con los que fundaria
el primer monasterio de una nueva orden, el Cister, que tomaria preci-
samente su nombre del bosque donde se recluyeron.

Tras algo mas de una década, y debido a la exigente disciplina que
imponian a sus vidas los propios monjes, aquel incipiente movimiento
de regeneracion conventual se encontraba al borde de la desaparicion,
por falta de nuevas vocaciones. Sin embargo, en 1113, con la incorpo-
racién como novicio de Bernardo de Fontaine al monasterio, la situa-
cién experimentd en poco tiempo un giro inesperado, que acabaria por
enderezar la situacion y consolidar definitivamente la nueva corriente
monastica.

Lallegada de Bernardo a la abadia se vio acompafiada de una trein-
tena de nuevas vocaciones, entre las que se contaban cuatro de sus her-
manos, un tio y varios amigos de la familia.

Bernardo habia nacido en 1090 en el castillo de la Fontaine-les-
Dijon. Su padre fue un caballero a las érdenes del duque de Borgona.
Su madre habia fallecido siendo ¢l adolescente, lo que le supondria un
duro golpe emocional, entrando a raiz de aquello en el internado de la
escuela clerical de Chétillon-sur-Seine. Su formacién académica le llevo
hacia un severo ascetismo y un especial ansia de saber. Bernardo moria
en agosto de 1153, y con motivo del octavo centenario de su muerte el
papa Pio XII publico la enciclica Doctor Mellifluus, en la que ensalzaba
su vida y su obra. En ella recogia un texto del propio san Bernardo, re-
velador de su manera de pensar:

«Hay quienes desean saber con la finalidad exclusiva de saber, y

esto es curiosidad torpe. Hay quienes desean saber para ser ellos

25



conocidos, y esto es torpe vanidad... Los hay también que desean
saber para vender su ciencia, unos por dinero, otros por honores, y
eso es torpe comercio. Pero hay quienes desean saber para edificar
alos demads, y esto es caridad. Y quienes desean saber para ser ellos

edificados, y esto es prudencia.»’

La incorporacién de Bernardo al monasterio de Citeaux, ademas de
revitalizar la vida comunitaria del centro, desencadenaria también una ola
de donaciones por parte de los sefiores feudales y allegados de la familia
de los Fontaine, los cuales cederian a la comunidad de monjes numerosas
propiedades para su explotacion agraria. El patrimonio del monasterio,
asi como las nuevas vocaciones que se incorporaban a su disciplina con-
ventual, se incrementaron considerablemente en poco tiempo. En 1115,
ante el notable hacinamiento que habia experimentando la abadia con la
llegada del clan de los Fontaine, el abad del Cister, Esteban Harding, tomé
la decision de encomendar a Bernardo la fundaciéon de un nuevo centro
en Claraval, en el departamento francés de Aube; Bernardo, cuando fue
nombrado abad, tenia veinticinco afos recién cumplidos.

Desde la fundacion del Cister, dado el crecimiento que habia experi-
mentando la abadia madre de Citeaux, en apenas cinco afios la Orden ya
contaba con cuatro centros sufraganeos, desde los que poder difundir el
espiritu de la nueva reforma: La Ferté, Morimond, Pontigny y el citado
Claraval. La busqueda de un recogimiento acorde con la regla benedic-
tina, unido a un sentimiento ascético de la vida, empujoé a los monjes
cistercienses a zonas rurales y aisladas, distancidndose de la imagen que
en aquel tiempo transmitian los miembros de Cluny. Un primer gesto
diferenciador fue sustituir el habito negro cluniacense por otro de lana
blanca sin tratar ni teflir, por lo que sus seguidores serian conocidos

como «los monjes blancos».

3 Pio XII: “Doctor Mellifluus (24 de mayo de 1953). Enciclica al cumplirse el VIII centenario
de la piadosa muerte de San Bernardo”. Tomado de Thomas Merton: San Bernardo, el
ultimo de los padres. Ediciones Rialp, Madrid, 1956, pag. 151.

26



El progreso experimentado en cada uno de los cuatro centros surgi-
dos de Citeaux acab¢ por desbordar la capacidad de sus propias depen-
dencias. En pocos afos, sobre todo gracias al magnetismo de su prin-
cipal referente, Bernardo de Claraval, se produjo un permanente goteo
de nuevos acdlitos. Ello motivé la creacion de numerosas fundaciones
subsidiarias, que en un principio se irian asentando sobre territorio
francés pero que, a partir de 1130, se extenderian también por Alemania
e Inglaterra, para saltar finalmente a Escandinavia, Polonia y Hungria.

Curiosamente, de los cuatro centros «madre», Claraval no fue de los
primeros en emprender esa politica de expansion. Solo tres de los seten-
ta monasterios que habria de fundar en vida san Bernardo comenzaron
su andadura en los diez primeros afios de Claraval. Segiin Thomas Mer-
ton, Bernardo «se opuso a la expansion de la Orden en Espana. Por esa
misma época se niega a fundar en Tierra Santa y se reserva de hacerlo
en Francia, al menos hasta 1128, fecha en que comprendera la inutilidad
de luchar contra una corriente tan poderosa.»*

No seria hasta 1132 cuando por fin Bernardo enviase a Espana, por
primera vez, a un grupo de monjes para fundar el monasterio de Santa
Maria de Moreruela, en Zamora. Aproximadamente una década mas
tarde le tocaria el turno al de Santa Maria de Meira, en la provincia de
Lugo. En toda la peninsula ibérica, con el tiempo, los monasterios cis-
tercienses llegarian a superar el medio centenar.

Anualmente, los abades de todos estos centros se reunian en la casa
madre, en lo que se denominaba el «capitulo general», para revisar y
actualizar las directrices fundamentales. Finalmente, estas fueron reu-
nidas en un libro titulado Instituciones del Capitulo General, estructu-
rado en noventa y dos puntos que aludian al funcionamiento de la pro-
pia Orden. Estas directrices fueron tnicas en su género, pues en ellas
se abordaron cuestiones legales y de procedimiento hasta entonces al

4 Thomas Merton: San Bernardo, el tiltimo de los padres. Ediciones Rialp, Madrid, 1956,
pag. 42.

27



margen de la vida monastica. Ahi quedaria de manera unificada para
todos los centros los criterios a seguir en la elecciéon de nuevos abades,
la relacion con los obispos o las formalidades de las visitas anuales, pero
también aspectos relativos a la compraventa de propiedades, el castigo a
los delincuentes o el papel que debian desempenar las «granjas», como
veremos en el proximo capitulo.

Desde un punto de vista organizativo, el hecho mas significativo y
diferenciador con respecto a la disciplina de Cluny fue la incorporacién
de individuos «conversos» a las actividades monasticas. Los conversos
eran personas seglares de origen humilde, sin estudios y bajo rango so-
cial, que desempefiaban labores auxiliares y de apoyo en la rutina de los
monjes. La medida, innovadora para la época, supuso abrir por vez pri-
mera las puertas del monasterio a un sector de la sociedad analfabeto y
sin recursos, para el que en muchas ocasiones era su unica via de subsis-
tencia. A partir de entonces, resultaba frecuente encontrar a las puertas
de los monasterios a menesterosos que demandaban trabajo o limosna.

La organizacion de la vida cotidiana dentro de los monasterios cis-
tercienses fueron claves para la consolidacion y prosperidad de la Or-
den. La jornada de los monjes venia determinada por la rigurosa obser-
vancia de la Regla y del ora et labora de san Benito, logrando en poco
tiempo ser, ademas de custodios del conocimiento y la cultura clasica,
magnificos agricultores, sacandole el maximo rendimiento a la explota-
cién de los terrenos labrantios. Ello supuso la repoblacion de extensas
areas de tierras yermas en el entorno de los monasterios, el desarrollo
de técnicas agrarias desconocidas hasta el momento, y la optimizacién
en las rotaciones de los cultivos. En este sentido, resulta pertinente con-
siderar a la orden del Cister, sobre todo en su primer periodo, como un
catalizador para el cambio de las labores del campesinado, que derivo en
una auténtica transformacion social.

El considerable aumento en el nimero de abadias vino acompanado
asimismo por un incremento de las donaciones en forma de bienes rai-

ces. En un principio, serian los propios monjes quienes se hiciesen car-

28



go de trabajar sus huertas y vifledos en el entorno de sus monasterios,
pero ante la multiplicacién de esas donaciones y la distancia a la que se
encontraban de sus centros esa nuevas propiedades, se haria necesario
recurrir a mano de obra externa, que en gran medida se resolvid gracias
al concurso de los hermanos legos conversos, los cuales, por lo general,
fueron destinados al cultivo de las tierras mas distantes al monasterio.
Para un mayor control de esas propiedades, ello acabaria dando lugar
con el tiempo a la creacion de pequefias unidades de explotacion agraria
conocidas como «granjas» —como la que se pondria en marcha en el lu-
gar de Portizd—, cuyo principal cometido consistia en la supervision y
renovacion de los foros y el cobro de rentas en sus areas de competencia.
Estas granjas o «prioratos», como veremos mas adelante, quedaban bajo
la tutela de un prior, que periodicamente rendia cuentas con el abad del
monasterio al que pertenecia. En el caso del priorato de Portizd, lo hacia
directamente con el abad del monasterio de Santa Maria de Meira, de
quien era sufraganeo.

29



30



CAPITULO II

EL MONASTERIO DE SANTA MARIA DE MEIRA

Los historiadores centrados en la historia del Cister siguen sin ponerse
de acuerdo en el afo exacto en que se fundd este monasterio lucense.
Hay tres fechas que se barajan como posibles. La primera la propuso el
cronista Antonio de Yepes, quien defendia que antes de que llegasen los
monjes cistercienses ya existia en Meira una comunidad de benedicti-
nos cluniacenses, en torno al afo 997, pero sus conclusiones se apoya-
ban en fuentes poco fiables y hoy dia esta hipdtesis esta descartada.

La segunda fecha, mayoritariamente aceptada entre los especialistas,
se sitda en torno al afio 1143, pues son varias las referencias documen-
tales que asi lo corroboran. Quiza la mas concluyente se encuentra en
el tumbo que el monasterio de Meira comenzé a confeccionar en el afio
1616, donde el archivero responsable de su elaboracion es quien hace
mencion al posible afio de su fundacién:

«Aunque en este monasterio no hay escritura de su fundacion, es
cierto que le fundd el rey don Alonso Ramén el séptimo, empera-
dor de Espafia, y en el archivo de nuestro monasterio de Alcobaga,
del reino de Portugal, hay memoria muy auténtica que la fund¢ el
dicho emperador el afio de 1143. Y lo mismo se halla en nuestro
monasterio de Claraval en Francia, a quien este, como filiacion, es-

taba inmediatamente sujeto.»

31



Segtin parece, a mediados del siglo XII, en agradecimiento a los ser-
vicios prestados en el frente de batalla, el rey Alfonso VII otorgd un pri-
vilegio al noble y ricohombre don Alvaro Rodriguez, conde de Galicia,
de Sarria y de otros lugares, por el que le hacia merced de la villa yerma
de Meira en los limites de la Terra Cha, al noreste de la ciudad de Lugo,
constituyéndose como coto y sefiorio jurisdiccional.

Otro dato que corrobora la fecha en torno a 1143, segin ese mismo
documento de 1616, es que en una de las paredes del claustro existia una
piedra con una inscripcion, escrita en letra gotica, que aseguraba haber-
se fundado el monasterio en el aflo de 1142, y su iglesia edificada cien
aflos mas tarde, siendo confirmada y bendecida por don Martin, obispo
de Lugo, el 3 de junio de 1258.

A pesar de estos precisos datos del tumbo de 1616, la fecha exacta
de su fundacion sigue sin poderse concretar. El monasterio de Meira,
al tratar de recuperar en 1782 otro de sus viejos tumbos dado su mal
estado de conservacidn, el propio archivero responsable de su encua-
dernacidn escribi6 una breve nota aclaratoria:

«Aunque en los tumbos viejos se refiere como cosa indubitable que
este insigne monasterio tuvo su principio en el afto de 1142, rei-
nando en Castilla y Leén D. Alonso VII Emperador, no es noticia
tan cierta que carezca de dificultad; porque a mds de no haber en
el archivo instrumento alguno que lo diga, los mismos documentos

citados por dichos tumbos parece persuaden lo contrario.»

La tercera fecha propuesta para la fundacion es la del afo 1151, afio
en que el rey Alfonso VII confirmd la cesion del coto y sefiorio de Mei-
ra a D. Alvaro Rodriguez y a D* Sancha, su mujer, condes de Sarria.
La historiadora Mercedes Dominguez Casal, entre otros, defiende esta
hipétesis como la mas plausible, pues es la tinica que tiene una base do-
cumental contrastada. Ademads, lo corrobora el hecho de que tres afos

32



mas tarde, en 1154, el mismo rey haria donacién al monasterio y a su
abad Vidal del lugar de Chayn, en Tierra de Crecente, y «la décima parte
de los derechos y rentas, diezmos y portazgos del puerto de Ribadeo».

En cualquier caso, de lo tinico que podemos estar seguros es que el
monasterio Nuestra Sefiora Santa Maria de Meira fue fundado a me-
diados del siglo XII por expreso deseo de san Bernardo, y subordinado
a Claraval.®

Por aquel tiempo ya se estaba gestando la Segunda Cruzada a Orien-
te Medio. En 1145 Eugenio III habia accedido al solio pontificio al salir
elegido papa, el primero que provenia de la orden cisterciense, de la
absoluta confianza de Bernardo y formado en el claustro de Claraval
bajo su magisterio. Con animo de conquistar Damasco y de recuperar
posiciones ganadas durante la Primera Cruzada, las cuales habian sido
usurpadas por las tropas sarracenas un ano antes, el papa Eugenio III, a
peticion del rey Luis VII de Francia, alentaria a buena parte de los reyes
y nobles de la cristiandad para que marchasen sobre Tierra Santa. La
respuesta favorable fue mayoritaria, también por parte de los reyes de
Castilla y los de Aragdn, pero a estos el pontifice, por consejo de Ber-
nardo, les incit6 a abrir un segundo frente en la peninsula ibérica para
contener el avance musulman.

Al ser derrotados los ejércitos europeos del Sacro Imperio y los de Luis
VII por las tropas de los turcos selytcidas, la campaia de Oriente Medio
acabaria siendo un fracaso. Ni se logré recuperar el condado de Edesa,
ni tampoco el cerco a Damasco dio los frutos esperados. En la peninsula
ibérica, sin embargo, la suerte fue muy diferente para los reyes de Castilla

5 Mercedes Dominguez Casal: Coleccion documental do mosteiro de Santa Maria de Meira.
Tomado de: CODOLGA-Corpus Documentale Latinum Gallaeciae. Centro Ramon Pifei-
ro. Tumbo del monasterio de Meira, fol. XI r., y anade una nota que dice: “que valiera ago-
ra muchos dineros si esta casa no lo diera en trueque por otras cosas al obispo y Cabildo
de Mondoiedo”

6 Fray M.» Damidan Yafiez Neira: El monasterio cisterciense y la villa de Santa Maria de Mei-
ra. Sintesis histérico-artistica. Servicio de Publicaciones, Diputacién Provincial de Lugo,
Lugo 1993, pag. 12.

33



y de Aragdn. Estos se vieron reforzados militarmente con la presencia de
los cruzados ingleses, flamencos y normandos, que se dirigian a Tierra
Santa por la ruta maritima que partia desde Lisboa, arrebatando esta ciu-
dad alas huestes musulmanas en 1147, tras haber ayudado a reconquistar
previamente las ciudades de Almeria y Tarragona.

En paralelo a los preparativos de los ejércitos cruzados, Bernardo
de Claraval proseguiria con su politica de expansion de la Orden del
Cister, llegando hasta los confines de Europa. Es en esos primeros afios
de la década de 1140 cuando toma finalmente la decision de fundar un
monasterio en las tierras baldias del coto de Meira, al noreste de Lugo.
Para ello conto con el patrocinio de Alfonso VII el Emperador, el cual
tuvo claro desde un primer momento que el asentamiento de la orden
cisterciense en la franja norte peninsular podia ser la opciéon mas se-
gura para repoblar los territorios recién reconquistados. El Cister era
en aquel momento la organizacion social mas eficaz para atraer nuevos
colonos dispuestos a cultivar las tierras baldias, tanto por la disciplina
que imperaba dentro de la Orden como por la reputacion que habian
alcanzado sus técnicas de trabajo en las explotaciones agropecuarias.

A las tierras de Meira llegaron, como era preceptivo para la funda-
cién de un nuevo monasterio, doce monjes y un abad procedentes de la
abadia de Claraval. Se sabe con seguridad que el primer abad fue el fraile
don Vidal, hombre de confianza de Bernardo, dotado de una fuerte per-
sonalidad. En el tumbo de 1616 se puede leer:

«Muchas donaciones hicieron los reyes, principes y caballeros y
otras personas devotas a este monasterio y a los abades de ¢él; y el
primer abad de esta casa se llamo don Vidal, y en mas de cien es-
crituras del archivo se vera como se otorgaban a «don Vidal, primer
abad»; el segundo se decia don Nicolas, como lo testifican otras
muchas donaciones que dicen a «don Nicolas, segundo abad», de
los cuales y de los mas que les sucedieron se pondra adelante un

catdlogo breve.

34



Y se advierte que después que muchas personas, asi caballeros
como otras particulares, hicieron donaciones a este monasterio de
los lugares, cotos, villas, o de la parte que cada uno dispusiera y
tuviese en ello, acudid este convento a los reyes, que a la sazon era
el emperador Alonso el séptimo, y confirmé los privilegios de las
dichas haciendas que antes habian donado las tales personas par-
ticulares, sin que en ellos se haga mencion ser donados por ellos,
sino por los dichos sefiores reyes, los cuales también dieron otros
muchos favores y privilegios, y otras muchas y muy gruesas hacien-

das propias suyas, con sus vasallos y servidumbres.»

Efectivamente, durante los primeros aflos fueron muchos los cotos y
lugares que pasaron con todos sus bienes y pertenencias a formar parte
del patrimonio del monasterio, debido en buena medida al carisma y
magnetismo de su abad. Ello supuso una profunda reestructuracion de
las propiedades y haciendas de los campesinos afincados en los terrenos
proximos al monasterio, como mas adelante veremos.

Ademas del de don Vidal, el tinico nombre que nos ha llegado de
aquel primer grupo de monjes fundadores fue el de fray Rogelio, su mas
estrecho colaborador, quien desempeiid el cargo de prior. Ambos fue-
ron los baluartes espirituales de la incipiente comunidad de Meira, mar-
cando las directrices y el funcionamiento del monasterio.

Segun las normas establecidas por san Bernardo, cada centro debia
mantener su autonomia, con sus propios recursos para la subsistencia,
de manera que el abad, elegido con cardcter vitalicio entre los mismos
monjes conventuales, tenia plena potestad en el drea de competencia de
su abadia. Pero esa autonomia de la que disfrutaban los centros filiales
no podia suponer ni desconexidn ni incomunicacién con la direccién
de la casa madre. Por eso, para mantener un gobierno uniforme y una
correspondencia entre unos claustros y otros, todos los monasterios
subsidiarios recibian anualmente la «visita candnica» por parte del abad
del centro del que provenian. En ella se evaluaban los objetivos fijados

35



y se marcaban nuevos propdsitos. Del mismo modo, todos los afios se
convocaba a «capitulo general» en la abadia madre del Cister, en Borgo-
na, donde coincidian todos los responsables de los centros subsidiarios.
Alli se hacia una revisién de vida de cada monasterio y se fijaban las
pautas generales para la estricta observancia de la doctrina cisterciense,
ya fuese en lo tocante a los aspectos espirituales como a los legales y
materiales.

Para muchos historiadores, como por ejemplo Louis J. Lekai, fue
precisamente ese alto grado de organizacion interna, y no tanto su idea-
rio, lo que explicaria el éxito y expansion que el Cister experimentd a lo
largo de sus primeras décadas de existencia. A ello habria que anadir,
ademas, el hecho de que la Orden nacié al margen de la autoridad epis-
copal, marcando una ruptura en cuanto a los recursos patrimoniales
con las didcesis eclesiasticas. Ello fue posible gracias a una serie de dis-
pensas tributarias muy favorables, como la exencién del pago del diez-
mo. Segtn Lekai, «la exencién del pago del diezmo fue una inmunidad
que facilité enormemente el crecimiento de la Orden». Asi es, en 1132,
el papa Inocencio II, en muestra de gratitud hacia san Bernardo, dispuso
que a ninguna de las abadias del Cister se le pudiese exigir el diezmo.
De este modo la observancia de este privilegio adquiria reconocimiento
universal.”

En ese periodo que abarca la Plena Edad Media (siglos XI al XIII),
caracterizado por un marcado régimen feudal de vasallaje y una incer-
tidumbre vital supeditada a multiples supersticiones, la religion cristia-
na se comportaba como una superestructura ideoldgica que afectaba a
todas las facetas de la vida, imponiendo un sistema de ideas y creencias
que nacian de una organizacion eclesidstica que elaboraba dogmas, ri-
tos y liturgias con los que dar respuesta a las ansias de bienestar de sus
teligreses, apaciguando sus temores, y asegurandoles la salvacion de sus

7 Louis J. Lekai: Los cistercienses: ideales y realidad. Editorial Herder. Barcelona, 1987. Vo-
lumen n.° 177 de la Coleccién “Seccion de historia’, pags. 87-89.

36



almas en una ansiada vida eterna. Dentro de este eficaz engranaje ideo-
légico, uno de los preceptos mas recurrente por parte de la Iglesia fue
la practica de la limosna y de la caridad, pues esta era la manifestacion
externa mas evidente del compromiso que adquirian los auténticos cris-
tianos ante su comunidad. Sin embargo, debido a la presion ejercida por
la propia Iglesia, o desde los pulpitos de los monasterios, la caridad y
el donativo pasaron de ser un acto voluntario y estrictamente personal
a ser considerado casi como una obligacion, transformandose de este
modo en una exigencia de estricta observancia para el buen cristiano,
por considerarla meritoria en si misma y demostracion de la lealtad con
Dios. La expresion mas clara de esa actitud piadosa fueron las donacio-
nes y legados testamentarios, empezando por las que acometieron los
propios reyes, que servirian como referente para otros miembros tanto
de la alta nobleza como del pueblo llano. En el caso de los nobles, donar
a un monasterio parte de sus propiedades, incluso en vida del donante,
era tomado como muestra de prestigio y distincion. Para el pueblo llano
y el campesinado, sin embargo, ante todo era una actitud piadosa con la
que mitigar las incertidumbres de la vida y de la muerte. De este modo,
en las primeras décadas de la existencia del Cister, el nimero de cesio-
nes y donaciones a sus monasterios creceria exponencialmente.

Uno de los retos prioritarios que se fijé la Orden fue precisamente la
consolidacion de aquel vasto patrimonio que se estaba acumulando en
torno a sus abadias. Ya fuese por compra o donacion, los multiples bie-
nes que iban adquiriendo necesitaban reagruparlos en aras de optimizar
su explotacion. El logro de ese objetivo estratégico fue posible gracias
unicamente a la férrea disciplina interna que predominaba en la Orden,
asi como a la predisposicion de sus miembros en esos primeros aos de
existencia, cuyo compromiso con el ideario de san Bernardo fue total,
lo que les permitié una sélida y eficaz implantacion sobre los territorios
donde se asentaban.

En el caso concreto de Santa Maria de Meira, la incorporacion de
propiedades a su patrimonio se produjo, sobre todo, en las décadas in-

37



mediatamente posteriores a su fundacién. Se han contabilizado hasta
un total de 446 donaciones, de dimensiones y cuantias muy dispares,
de las que la mayoria se debid a aportaciones realizadas por miembros
de comunidades campesinas y pequefios propietarios, hasta completar
un total de 387. En algunas ocasiones, los petrucios de la casa familiar
entregaban al monasterio parte de sus bienes y rentas, si no la totalidad,
en cuyo caso los hijos y descendientes quedaban en tal situacién de pre-
cariedad econdémica que las generaciones futuras se vefan obligadas a
subsistir trabajando practicamente para satisfacer los compromisos ad-
quiridos. Este numero de donaciones provenientes del campesinado sin
duda supone una cifra llamativa al comparala con las escasas cuarenta
y ocho que se debieron a familias sefioriales, o las once otorgadas por la
nobleza. No obstante, esa diferencia en el nimero no implicaba necesa-
riamente una mayor aportacion de superficie territorial, pues el grueso
del patrimonio mondstico en esta primera etapa se debid sobre todo a
las donaciones de cotos y grandes extensiones de tierras por parte de la
realeza y la nobleza local, asi como por compras que hiciera el propio
monasterio de Meira, al disfrutar de importantes exenciones fiscales.®
Amplias areas del interior lucense, mas alla del estricto Coto de Mei-
ra, quedaron bajo su influencia y control. Santalla de Piquin, en Terras
de Burén; Vilar de Mouros, en San Pedro de Cervantes, Santa Catalina
de Pousada o San Cosme de Pifeiro son algunas feligresias que que-
daron bajo su dominio. A ellas habria que afiadir numerosos cotos y
lugares repartidos por una vastisima zona que va desde la Terra Cha y
la Marifa por el norte hasta las tierras del condado de Lemos por el sur.
Muchas haciendas y propiedades de estos lugares, debido principal-
mente a la presién que desde muy temprano ejercieron los monjes sobre
el campesinado en aras a concentrar bienes dispersos y reagrupar fin-
cas, haria que buena parte de esos bienes cambiasen de mano en poco

8 Dolores Marino Veiras: Sefiorio de Santa Maria de Meira (De 1150 a 1525). Espacio rural,
régimen de propiedad y régimen de explotacion en la Galicia medieval. Ediciones Nos. La
Corunia, 1983, pag. 50.

38



tiempo. En ocasiones, fueron los propios campesinos los que cedieron
en vida sus propiedades a cambio de mantener el usufructo, otras veces
las entregaban para redimir un comportamiento impropio, como fue el
caso de un tal Pedro de Eriz, que en 1182 doné al monasterio de Mei-
ra «la cuarta parte de la iglesia de Santa Leocadia en remisiéon de sus
pecados y por las muchas ofensas que hizo al monasterio»’, o el de un
campesino vecino de Meira llamado Fernando Pérez, que junto a su hijo
«dieron a D. Fernando abad la heredad de Marrondo, Cortinas y Monte
Lua, y el abad y convento les perdonaron el homicidio que habian hecho
en el coto del monasterio.»'

El monasterio de Meira, al igual que habia sucedido anteriormente
en otros muchos centros de la Orden en Europa, recurrié principalmen-
te a dos medidas para lograr un control mas efectivo sobre este vasto
patrimonio territorial. Por un lado, una mayor incorporacién de herma-
nos conversos, para que se hicieran cargo sobre todo de las propiedades
mas distantes al monasterio; por otro, la creaciéon de una red de granjas
anejas y dependientes del mismo. Estas granjas, que en la mayoria de
los casos alcanzarian el rango de prioratos, en la practica funcionaban
como centros logisticos para la explotacion agropecuaria de los bienes
raices dentro del area de su competencia, teniendo asimismo licencia
para recaudar las rentas de los foros y de los bienes que estaban en régi-
men de arrendamiento temporal.

En un principio, las granjas estuvieron constituidas por pequefas
comunidades de monjes (con el tiempo solo serian de dos o tres en el
mejor de los casos), al frente de las cuales figuraba un padre prior, con
poderes limitados en relacion al abad de quien era sufraganeo. Las gran-
jas carecian de autonomia propia y no estaban facultadas para empren-
der nuevas fundaciones. Desde las ultimas décadas del siglo XII hasta

9 Mercedes Dominguez Casal: Coleccién documental do mosteiro de Santa Maria de Meira,
fol. 254 v. del Tumbo del monasterio de Meira. Tomado de: CODOLGA-Corpus Docu-
mentale Latinum Gallaeciae. Centro Ramon Pifieiro.

10 Tumbo de donaciones del monasterio de Meira. Libro 6431, fol. 10 1.

39



finales de la Edad Media, se constituirian mas de treinta de estas granjas
dependientes del monasterio de Meira: Moreira, Arcos, San Roman de
Acedre, Chao de Fornos, etc etc. Seria prolijo enumerar todas ellas, asi
como los cotos, lugares y feligresias en donde el monasterio de Meira
tenia propiedades.

Una de esas granjas seria la del Priorato de Portizo, en la feligresia de
San Esteban de Anllo, del arciprestazgo de Amandi, en tierras del Coto
Nuevo, bajo la jurisdiccién civil del conde de Lemos.

40



CAPITULO III

EL PRIORATO DE PORTIZO

La referencia documental mds antigua que se conserva del lugar de
Portizd data de finales del siglo XII. Segtn el apunte 496 del Libro de
donaciones de la abadia de Meira, en el afo 1186 —que corresponde
a la era de 1224 del coémputo hispanico— «Payo Gonzélez y Fernando
Rodriguez hicieron donacién a D. Nicolas, abad de Meira, de la mitad
de una leira en Portizé». En aquel afio aiin no estaba en funcionamiento
la granja como tal ni existian monjes viviendo en ese lugar. Solo habian
transcurrido cuatro décadas desde la fundacién del monasterio de Mei-
ra, pero a medida que las donaciones de bienes ubicados en el entorno
del valle de Lemos se multiplicaron se haria imprescindible la puesta en
marcha de un centro logistico que gestionase aquellas propiedades. La
primera opcion que se barajo fue el sitio de la Fervenza, en la vecina pa-
rroquia de San Martin de Anllo, a escasa distancia del lugar de Portizo.

Segun el libro de donaciones de Meira, en el afio 1193 Lope Lopez
dejo al monasterio «toda la heredad de Fervenza y se aparta de la de-
manda injusta que hacia por ella. (Libro de donaciones, niim. 558)», lo
que induce a pensar que a partir de entonces este lugar pasé a formar
parte del patrimonio del monasterio. Tres décadas mas tarde, en 1221,
Juan Fernandez, monje archivero, confeccioné una memoria con «las
heredades y hacienda que tenia entonces el monasterio en el lugar de
Portizd y otras muchas partes», y a continuacion figura un apunte que

dice: «Juan Fernandez, monje de Meira, hizo donacién a este monas-

41



Camino Real hacia
Monforte de Lemos ¥

Regats e portzd

VY “Fg[venza ]
Souto Novo 0L -
-
- M\

’ )

\g I APousa
oo
1 Regueirg
\~“\
Castinande 7 =’
o

/

O
i [ d .
B A Mogueira v O Pacios de Anllo
~ \
1
” 1
Camino Real \
. \
hacia A Barca 1 o O Xuncal
]
Y ,,'<> <@ Cunas de Arriba\ []
Ci . I,—”
igoferira b
9 : DI'O O Campo de Anllo
\ K
\
\
\

.

Grdfico 1. Area de influencia del priorato de Portizé, en la parroquia de Santo Estevo de Anllo,

con el Camino Real como eje que comunicaba la villa de Monforte de Lemos con el monasterio
de Santo Estevo de Ribas de Sil y la ciudad de Ourense, a través del paso fluvial de A Barca.

42



terio de toda la heredad de Fervenza, con todos sus términos. (Libro
de donaciones niim. 478)». Alli se instalaria en un primer momento la
granja de la Fervenza, segin podemos comprobar por otro apunte de
1226, que dice: «Memoria de algunos bienes que el monasterio tiene en
Lemos; primeramente la granja de Fervenza. (Libro de donaciones niim.
511)». Esta granja estuvo bajo la disciplina del Cister hasta finales del
siglo XIII, cuando seria transferida a la Encomienda de Quiroga. Para
entonces la granja de Portizd ya estaba plenamente operativa.

La granja de Portiz6 se instald en un pequeiio coto redondo que
se extendia por la margen izquierda del regato que surca el barranco
del mismo nombre. Por él pasaba la calzada real que unia la villa de
Monforte con el monasterio de Santo Estevo de Ribas de Sil y la ciu-
dad de Ourense. El lugar ya era conocido por sus buenas condiciones
para el cultivo de vifiedos y la produccién de vino. No hay constancia
de a quién pertenecié anteriormente este coto, pero es probable que
fuese de realengo y hubiese sido cedido al monasterio de Meira poco
después de su fundacién. Alli, junto al regato de Portizo, se instalaria
un reducido grupo de monjes enviados por el padre fray Nicolds, abad
de Meira. Se desconoce la fecha exacta de su llegada, pero con toda
seguridad ya estaban instalados a finales del siglo XIII. Asi lo atesti-
guan varios documentos, como el fechado en 1309, «D. Ordonio, abad
de Meira, dio una heredad en la cuesta de Rosende a Juan Diéguez y
a su mujer, por sus dias, con que paguen la mitad del fruto. (Libro de
donaciones niim. 487).»

Ya fuese por via de donaciones o acuerdos de compraventa, los bie-
nes raices que quedaron sujetos a la granja de Portizd, y pertenecientes
al monasterio de Meira, se extendian principalmente hacia el norte en
direccion a Rosende por la ladera orientada a mediodia, y hacia el lugar
de Souto Novo por la vertiente sur. Su perimetro quedaria definido en
varios apeos que se hicieron a lo largo del tiempo, siendo el mas preciso
de ellos el que se realiz6 a mediados del siglo XVIII, en el que se demar-
caban sus limites en los siguientes términos.

43



«Empezando por el rio de Portizo, desde el pontoncillo o pasadero
de piedra, que es el camino real que viene de Monforte para dicho
lugar y priorato de Portizo, y siguiendo rio arriba hasta el camino
que llaman da Tranca, y fue camino real antiguo de Monforte para
la Barca de San Esteban, y por dicho camino hasta el camino real
que va de dicho lugar y priorato de Portizé para la dicha Barca,
y siguiendo este camino arriba hasta el campo de Soto Novo de
Arriba, y de alli por debajo de la casa en que vive Benito Rodriguez
Gallego siguiendo el camino que va para la Bouriza por sobre la
vifa y granja del Priorato, y sigue por entre dicha granja y vifia a la
capellania de San Froilan de Cabarco," y rodea la viia que llaman
de la Corbella que al presente posee Benito Vazquez, da Lama dos
Campos, hasta dar donde llaman la Adega de Casas, y de alli abajo
por el rego llamado do Rouso hasta el rio de Portizo, y subiendo
por este rio hasta dar y rezar en dicho pasadero y camino donde
empezd esta demarcacion; con declaracion de que dicho rio se ha
de entender por la madre donde ahora va, y no por el cauce de los

molinos.»

En un primer momento, los monjes destinados a la granja de Portizé
no llegaban a la media docena. Segtin su propio ideario, ellos mismos
trabajaban y atendian las huertas y vifias que quedaban comprendidas
dentro de su término. Asi lo seguirian haciendo hasta mediados del si-
glo XIV, en que el incremento de donaciones haria inviable la explota-
cién directa de todos sus bienes.

Como hemos visto en el capitulo anterior, la creacion de las granjas
fue consecuencia directa del notable crecimiento que habia experimen-
tado la Orden en sus primeras décadas de existencia. En la franja norte
peninsular, a mediados del siglo XII, eran tiempos de reconquista y de

11 Parece poco probable que el escribano que realizd este informe se refiriese realmente
a la capilla de San Froildn, pues esta se hallaba situada en el lugar do Cabarco, entre A
Mogueira y Castinande, a demasiada distancia del recorrido que estaba detallando.

44



»

,' Camino Real
s hacia Monforte
’

~ ~ o -

> Vifia de A Corbella T

\ Adega de Casas !
A s
77) i Puente
A I %\g de piedra
A i : Py Priorato [ / LY
\ Area de la Granja de Portizé 3 | e
hN ] ! f?eg"-.
~ |’ 1 ..
s - fo porizzze.
~ Traslagranxa N \ Portizg
N i Y /A
Camino de L \ Camino
" ABouriza Sendero de Portizo, \ 7 daTranca
b aSoutoNovo ,ll’
See- - ~ £ iy
- N P "
\ .~ Os Bacelos /l,C ino Real
\ 0 ¢ Camino Real
~ oL . 2=’
A S T Scg
Souto Novo = ?—’ -
de Arriba \OVidl Souto Novo
——— ’
- - S~ ~o > ’,
- -
-
Camino Real -

hacia A Barca -
-

Grdfico 2. Area de la granja de Portizé, con las referencias de sus demarcaciones tal y como se
describen en un apeo realizado en el afio 1749.

expansion territorial, lo que suponia una mayor demanda de mano de
obra para recuperar los terrenos baldios. Ello implicaba como primera
medida que los colonos y campesinos fijasen su residencia de manera
estable, y ademas, que aportasen via tributos los recursos econémicos
necesarios para financiar nuevas campanas bélicas. En poco tiempo,
como resultado de los éxitos militares, se habia logrado rescatar grandes
extensiones de tierras, que por lo general pasarian a engrosar el patri-
monio de la realeza o de la alta nobleza local, como recompensa a sus
acciones en el campo de batalla. Ello gener6 en pocas décadas un ex-
cedente de propiedades que podia ser puesto en circulacidn. Asi, por
ejemplo, algunos cotos y sefiorios de titularidad realenga se pondrian
a disposicion de los monasterios para fomentar la repoblacion de esos
espacios abandonados, como fue el caso del Coto de Meira y la poste-
rior fundacién del monasterio de Santa Maria. Esa politica de cesion y
donacion de bienes realengos, adoptada principalmente por los reyes

45



TF =¥ g > - t h 4 , R D23 [ == ‘!@T
¥ AT T e R~
el ey 4 i et &2 V&
. i rtiay o e Eok,
¢ [ == i%oé o) % “‘E;f”" a’o
: DEL OBISPADO DE I < L ay 22
| LUGO. i LR N P e Py
:( i & Delineado con la posible avactitud de? 1 ar ery wa‘ »Ziyu a . '(1

s | * orden de el Yo Jeiior Don Juan
W Saenz de Burnaga, Obispo vy Jeior i
de dicko Obispado. '}

& '---a?? w ra .. i

. AP R, e
e bt llewada & = . S b e
T - Jétél 7\7’ Nonfo: b DACAL % g
il Q)}etéb 2 Jdrms@ﬁar/«} R
Dé !

”kﬂ’/ 9 2;@@5 szea'a 8
' Crulla (’ @-?;

. ]E;wb;; &g 32 bal fcméz ,
ame ot B = A
§., el L Neerar ]l'ﬁ}ce/&;g - Fllamaran,.
re  Lerrenra : P :

g
:\'Dec 03 Figpas

?&r -‘:Vrézo.raune 3 b Doade Qa’“& Q
Iz mc&éo.r S e

Jcmla 7:__ ]?ow'%:z b &L 9 Yﬁm@ >

&' .- _Pmma{a.ﬂfﬁmjo}g ££w§ § «.:

g é (ﬂ ‘& m & oF a_, \“
. O € " iy
(& w &&% 2 :BO g . ‘ A \i% \§.19,,M

Jan Firlevary ' T, T

Grdfico 3. Detalle del Mapa General del Obispado de Lugo, realizado en 1768 por encargo de
D. Juan Sdenz de Buruaga, obispo de Lugo, en el que se situd el priorato de Portizé al mismo
nivel de importancia que las parroquias de la didcesis.

46



|
M

Grdfico 4. Detalle de la Carta Geométrica de Galicia, del afio 1845, realizada por el Dr. D.
Domingo Fontdn para la reina D* Maria Cristina de Borbén, en el que se puede apreciar el
lugar de Portizo y el trazado del Camino Real entre Monforte de Lemos y el lugar de A Barca.

47



Alfonso VII 'y Fernando II, fue la que permitié a los abades de Meira po-
ner en marcha el entramado de granjas para la gestion de su patrimonio
en su ambito territorial.

Pero fue precisamente ese crecimiento patrimonial en constante au-
mento el que volvio a poner en entredicho la primitiva austeridad que
en origen promulgaba la Orden. Mantener la esencia de la reforma cis-
terciense se antojaba cada vez mas dificil. La explotacion agropecuaria
de sus bienes estaba siendo mds que rentable y, como ocurriera ante-
riormente con la orden del Cluny, el prestigio de sus monasterios seguia
atrayendo nuevas donaciones piadosas.

En el caso concreto de la granja de Portizo, sus bienes no solo se ce-
fifan a la parroquia de Santo Estevo de Anllo, sino que, ya antes de que
finalizase el siglo XIV, disponian de propiedades en lugares tan distantes
como las feligresias de Bulso, Santiorxo, Figueirod o Amandi. E incluso
habian recibido donaciones ubicadas del otro lado del Sil, en la ribera
orensana de Terra de Caldelas, como eran los casales de Saas, Fiel o de
Castelo. Todos estos bienes debian ser gestionados desde el priorato de
Portizd, lo que en mdltiples ocasiones acarreaba no pocas dificultades
operativas.

Por otra parte, al igual que estaba sucediendo en otras muchas aba-
dias y prioratos, este crecimiento patrimonial despertaria la codicia de
la hidalguia local, recelosa del poder territorial que estaban adquirien-
do los monasterios cistercienses. En las primeras décadas del siglo XIV,
dada la imposibilidad material de controlar ese vasto patrimonio, nu-
merosas propiedades monasticas fueron usurpadas por pequefos sefio-
res feudales de la baja nobleza, incautando haciendas o modificando
las marcas que las delimitaban, y obligando a sus moradores a liquidar
directamente con ellos las rentas y tributos.

Para evitar estos abusos, los abades y priores recurrieron a la in-
corporacion de comenderos y caseros que se hiciesen cargo de sus
propiedades, rindiendo cuentas con el monasterio sin intermediarios,

pero esta medida tampoco logré disminuir la conflictividad. A ello,

48



sin duda, contribuiria también una mayor relajacién y laxitud en la
disciplina que observaban sus propios abades. Las consecuencias de
esta situacion derivé en que las denuncias por usurpacién de propie-
dades y conflictos por el incumplimiento de foros fuesen en continuo
aumento a partir de mediados del siglo XIV. Con frecuencia, muchos
de los comenderos y caseros al frente de las haciendas eran los causan-
tes de las disputas, obligando a resolver los litigios por la via judicial.
Esta realidad se vivi6 en la mayoria de los monasterios, y el de Meira
no fue la excepcidon. Ante esta situacion, en las Cortes celebradas el
15 de febrero de 1326 en la ciudad de Valladolid, el rey Alfonso XI se
vio obligado a poner freno a estas practicas, para lo cual dirigié una
misiva a los obispos, abades y alcaldes mayores de sus territorios en
Galicia. En ella revisaba punto por punto todos los excesos que debian
ser corregidos, entre los que figuraba:

«Otrosi, a lo que me pidieron por merced que cuando me son otor-
gados servicios en la tierra [...] y los caballeros dicen que tienen
algunos lugares en encomienda de las iglesias y de los monasterios,
que no sean creidos si no mostraren cartas de los sefiores de los
lugares de como los tienen en encomienda, que muchas veces apre-
mian a los vasallos que les den cartas de encomienda en esta razén,

sin saberlo los sefiores, y pésales después [...].»"2

La granja de Portiz6 no fue ajena a estas practicas abusivas, que se
mantendrian con mayor o menor intensidad hasta bien entrado el siglo
XVI. En 1609, para disipar dudas y clarificar la titularidad del patrimo-
nio territorial del priorato, el abad del monasterio de Meira encargaria
un apeo y reconocimiento de todas sus propiedades.

12 Pifieiro: Memorias, t. IV, fol. 133 y fol. 145. Tomado de GMH (Gallaeciae Monumenta
Historica): Confirmacion de privilexios e resposta ds peticions dadas nas Cortes de Valla-
dolid polo rei Afonso XI, as cales expediu e mandou dar traslado delas ao bispo de Lugo,
don Rodrigo.

49



«Los bienes que en dicho condado de Lemos tiene la dicha granja
de Portizo, que es propia y solariega del dicho monasterio, con los
diezmos y derechuras que en ella se cogen, y mas otros lugares, vi-
fas, casas y heredades, arboles y frutales anejos y pertenecientes a
la dicha granja, y atento que algunas personas tienen tras de si lle-
vado y usurpado alguna parte de los dichos bienes, sin reconocer al
dicho monasterio de Meira con ellos; y para que se sepa, aclarese y
averigiie la verdad, tiene necesidad que se haga apeo y averiguacion

de ellos y de las partes y feligresias con que confinan [...]»

El documento resultante de este encargo, llevado a cabo en los meses
finales de 1609 por Juan Pérez, escribano de la jurisdiccién de Meira,
recoge mas de cien propiedades en todo el ambito territorial del arci-
prestazgo de Amandi, especificando sus demarcaciones y aportaciones
de rentas al monasterio.

El problema de los impostores y las usurpaciones, sin embargo,
no seria resuelto en su totalidad hasta bien entrado el siglo XVII. En
lo que incumbe al priorato de Portizd, se lograria finalmente gracias
al perfeccionamiento de sus controles administrativos, haciendo es-
pecial hincapié en los aspectos legales y contractuales, lo que le per-
mitiria afianzar las garantias juridicas de sus propiedades. A partir de
la segunda mitad del siglo XV, el endurecimiento de las condiciones
establecidas para la adjudicacion de los nuevos contratos de foros se-
ria una constante. El monasterio de Meira, de este modo, pondria en
practica medidas que garantizasen el buen fin de sus arrendamientos.
La concesién de esos nuevos contratos de foro, o la renovacion de los
mismos, debia estar precedida por una valoracién favorable de sus to-
madores, y debia ser aprobado y firmada tanto por el padre cerillero
del monasterio de Meira como por el padre prior de Portizd. Si se
examinan las escrituras de foro emitidas entre los siglos XV y XVII, se
ve con claridad como se fueron ampliando las clausulas que obligaban
al tomador a aceptar una serie de condiciones cada vez mas exigentes,

50



comprometiéndose a que los bienes recibidos en foro no disminuirian
de valor. Para el monasterio, su futuro dependia de la rentabilidad que
obtuviesen por cada una de sus propiedades aforadas. De esta forma
se fueron adjudicando en régimen de foro decenas de propiedades
a campesinos y labriegos, que ademas de trabajar en ellas acababan
asentandose en sus inmediaciones. Asi, en muchas ocasiones, estos
contratos de foro terminaban con el tiempo consolidando un nuevo
lugar o aldea, como fue el caso de Cuiias, préximo a Portizd, en la fe-
ligresia de Santo Estevo de Anllo.

El lugar de Cuiias. Su origen y consolidacion

El ejemplo concreto del lugar de Cufas es una buena referencia para
entender como se fueron transformando a lo largo de la Plena Edad
Media los espacios baldios en labrantios, y de como a continuacion se
consolidarian en torno a esas propiedades algunos casares y bodegas.

Volviendo a tomar en consideracion la opinion de D. Nicandro Ares,
el topénimo de Curias puede referirse «<a nomes con valor topografico
e descritivo do terreo, como Anllo; virian do lat. Cuneus; ‘cuiia e todo
obxecto que tefia esa forma angular’, por exemplo: seccion dun anfitea-
tro, formacién de batalla en cufa, compartimento de vifo, etc.»"?

La primera noticia que tenemos con relacion a este lugar data del
afio 1189. En un apunte del libro de donaciones del monasterio de
Meira se hace referencia a que «Pedro Ferndndez de Sindran hizo do-
nacion a este monasterio y a D. Nicolds abad, de la heredad que tenia
en Verame Obusme, cerca de Fervenza, en la vina de Cuinas, que es
la tercia parte de la dicha vifia, con la cuarta de un casal que llaman
«Amliu». (Libro de donaciones niim. 451)». Esta es la primera referen-

13 Nicandro Ares Vazquez: Estudos de toponimia galega. Real Academia Galega. A Coruna,
2013, pag. 1041.

51



cia documental en que se menciona una casa vinculada a las hereda-
des de Cufias. Unas décadas mas tarde, en 1231, otro apunte asegura
que «Pedro abad hizo donacion a este monasterio de una heredad con
su plantado en Cuinas. (Libro de donaciones niim. 459)». Habra que
esperar hasta el afo de 1491 para tener una nueva referencia de este
lugar. En el tumbo de 1616, en el cajon 31, legajo 134, se recoge la si-

guiente informacion:

«D. Ares de Maxide, abad de Meira, hizo foro a Alvaro da Hermida
y a su mujer Leonor Rodriguez y otras personas, del lugar de Cu-
fas, sito en la feligresia de San Esteban de Anllo, con sus casas y he-
redades, con que paguen diez tegas de pan y diez maravedis viejos,
con otras derechuras; con mas le aforan la vifia de Soto Novo, que
esta acareada de pared a pared, que seran doce cavaduras, y que pa-
gue el cuarto y diezmo, puesto en la granja de Portizd, y un yantar,

y luctuosa, con otras derechuras, y que sean vasallos.»

Es importante reparar en esa ultima observacion: «que sean vasa-
llos». Implicaba obediencia y servidumbre al monasterio de Meira. Por
lo demas, las condiciones contractuales estaban proporcionadas al ren-
dimiento obtenido por la explotacion agraria: diez tegas de pan anuales
y diez maravedis viejos.

Tras Alvaro da Hermida sucederian en el foro, como segunda voz, su
hijo Alonso da Hermida y Leonor Rodriguez, su mujer, que al fallecer
sin descendencia lo dejarian vacante. El 31 de octubre de 1560, el mo-
nasterio de Meira suscribia un nuevo contrato de foro para arrendar el
lugar de Cunias, esta vez a favor de Pedro de Casar, vecino de Santo Este-
vo de Anllo, y de su mujer Teresa Pérez, asi como también a Pedro Freire
y a su mujer Teresa Rodriguez, los cuatro actuando como una sola voz,
«y después de acabadas, a otras dos voces, que sea un hijo y un nieto de
cada uno de vos, y que cada uno de vos y el postrero de vos nombre al
hijo y el hijo al nieto, cada uno en su parte».

52



Esta escritura de foro incluia todo el lugar de Cuias, «con sus casas y
heredades, bravas y mansas, entradas y salidas, soutos y arboles, prados
y vifias [...], y son ahora al presente dos casas de fuego y dos celeiros,
bodegas y cortellos y cortes segtin se contiene.» Como contrapartida,
debian pagar «diez y seis tegas de centeno limpio, bueno, medido por
la medida derecha de Monforte de Lemos, puesto y pago en la nuestra
granja de Portizd por cada dia de Santa Maria del mes de septiembre,
y mas una buena gallina o medio real, cual quisiere la persona que en
nombre del dicho monasterio la cobrare.» Entre las clausulas del contra-
to, una de ellas hacia especial mencidn a «que reparéis y hagais las casas
del dicho lugar, y labréis y reparéis bien las vifias y heredades y soutos y
arboles de él, y prados, y no los dejéis perder, ni los vendais ni traspaséis
a otras personas.»

Esta escritura fue firmada a mediados del siglo XVI, y para enton-
ces las condiciones contractuales ya exhibian una redaccién juridica
mas exigente y precisa. A pesar de todo, ain existian reticencias ante
la presencia de comenderos interpuestos y las expoliaciones de pro-
piedades; por eso una de las advertencias que recogia esta escritura de
foro era que los tomadores no reconociesen «a otra persona ninguna
con ninguna pensién del dicho lugar, sino solo al dicho monasterio, y
que siempre se halle obediente al dicho monasterio y sus actores, y no
estéis contra él.»

En los setenta afnos que transcurrieron entre el contrato de foro de
1491 y este ultimo de 1560, el terreno labradio y las vinas de este lugar
de Cuiias habian aumentado considerablemente, y seguramente tam-
bién se habrian mejorado sus casas, por eso la renta a pagar habia pasa-
do de las diez tegas de centeno a las diez y seis, mas una gallina.

En 1603, transcurridos otros setenta afios, se concederia un nuevo
foro del lugar de Cuiias, dividiéndolo en esta ocasién en dos mitades,
una a favor de Antonio Pérez de Orozco y la otra a Diego Lopez de
Guitian, debiendo cada uno de ellos pagar de renta anualmente «diez y
seis caflados de vino, un tocino y una gallina». Sin embargo, en un apeo

53



realizado pocos anos después, Antonio Pérez de Orozco reconocia pa-
gar tan solo «ocho caflados de vino y media gallina, porque no le hizo el
dicho monasterio de Meira los bienes que asi le afor6 seguros, y [ahora]
se los llevan otras personas».

El que ciertos bienes aforados a determinadas personas estuviesen
siendo llevados por otras diferentes, sin que estas ultimas contribuyeran
con las rentas acordadas, moveria al monasterio de Meira a realizar, en
1609, un apeo general de todas las propiedades que estaban suscritas al
ambito territorial del priorato de Portizd, entre ellas las del lugar de Cu-
fias. Como primera medida, contando con el asesoramiento de testigos
y vecinos de avanzada edad, se hizo un nuevo reconocimiento de los
marcos y limites del lugar para determinar qué casas, heredades, arboles
frutales, sotos y mas bienes raices le pertenecian, delimitando su demar-
cacidn, con el siguiente resultado:

«Se empieza al lugar do dicen Felgueiras y de alli por el balado de
Travesedo, que parte las feligresias de San Esteban de Anllo y San
Martifno de Anllo, hasta llegar a la fuente llamada de Vales, y de alli
va a dar a la fuente da Toxa, y de alli al balado da Regueira, y de
alli por una pared que parte las vifias y lama de Cuiias, y de alli va
a dar al souto do Regueiro, y de alli va a dar al portelo de Cardelle
y a la fuente de Cardelle, y de alli va a dar a la cortifia da Nogueira,
y de alli va a dar al portelo da Barxa, y de alli a un penedo que esta
donde llaman la Cerdeira do Lameiro, y de alli va a dar a la Lama
do Barbeito, que se llama el Lameiro de Cabarquifia, y de alli a la
Fontaina do Cabo, hasta dar en el dicho balado de Felgueiras donde
se empezo esta dicha demarcacion, todos los cuales bienes, casas,
heredades, arboles frutales, sotos y pumaregas, y mas bienes raices
que van sitos e inclusos dentro de los marcos y limites atras decla-
rados, dicen los dichos testigos y bedranos que son anejos al dicho
lugar de Cuilas, que es anejo y perteneciente y solariego del dicho

monasterio de Meira.»

54



4
4

0 N S
" Iglesia de \

San Esteban s S=———-
de Anllo o [

D‘I Regueiro

\
1
]
’ ‘
\

Souto do
«~ Regueiro

———

Portelo
de Cardelle .
A

Balado da \\
Regueira 1
1

1

1

1

+° Fuente
,/ ® de Cardelle
Cunas
de Abaixo

Portelo
daBarxa o7

-
- -
-~

<

Fuente
daToxa “z
4

JA0?

-
A Y
!

-
-———

Fuente
[
deVales ® ¥

S

]
,go \ Felgueiras Cufas
’ . \ de Arriba
D /.7 OXuncal ==
e ~a
R N
7 0 Campo o Balado de

Travesedo
U de Anllo S~
. ~ - -
-

Parroquia
San Martifio de Anllo

Samm==——

Grdfico 5. Area que comprendia el lugar de Cufias segiin el apeo realizado en el afio 1609.

Para ese afo de 1609, dentro de las demarcaciones descritas, se
contabilizaban ya un total de cuarenta propiedades diferentes entre
vifias, prados y otras fincas labradias. Algunas de ellas estaban sien-
do llevadas en régimen de subforo por otros vecinos del entorno. Por
entonces, asimismo, se contaban «dos casas tejadas y el sitio de otra
casa», que pertenecian al foro de Diego Lopez de Guitidn, y en ellas
habia bodegas provistas de sus lagares, y otras «cuatro casas, las dos de
fuego y dos de sobrado, tres de ellas tejadas y una de colmo», pertene-
cientes al foro de Antonio de Orozco. En una de estas casas que eran
«de fuego» vivia el propio Antonio de Orozco y en la otra un vecino
llamado Juan Martinez.

Después de realizado este apeo, y habiéndose resuelto por la via judi-
cial los casos de ocupaciones ilegales, en el afio de 1614 se volveria a aforar
el lugar de Cunias a los mismos tomadores, por el tiempo de tres voces,
que estaban supeditadas a la vida de tres reyes de Espafa, empezando por

55



la de Felipe III, con una renta anual para cada uno de «diez y seis canados
de vino por San Martin, y un tocino y dos gallinas por navidad».

En 1707, fenecida la tercera voz, se hizo un nuevo foro del lugar de
Cunas a favor de Inocencio y Tomé Lopez de Guitian, nietos de Diego
Lépez de Guitian, con una renta anual de treinta y dos cafiados de vino,
dos tocinos, cuatro gallinas, una libra de cera y un carro de lena. Para
entonces las propiedades de este lugar comprendian «tres casas terrefias
con sus sobrados, cortes y corrales, con dos bodegas, que todo esta tejado
y amaderado, sitas en dicho lugar de Cunas, con sus huertos, dehesas, pra-
dos, vifas, sotos, heredades de pan llevar, y cortifias, que todo lo de suso
referido es del directo dominio del monasterio de Santa Maria de Meira.»

Por entonces era prior de Portizo fray Gregorio Sanchez, y el apodera-
do cillerero del monasterio de Meira era el padre predicador fray Benito
Gonzilez, responsables de establecer las condiciones contractuales para la
adjudicacion del foro. Estamos a principios del siglo XVIII y el engranaje
juridico-administrativo de Meira se ha perfeccionado notablemente. Las
clausulas de la escritura de foro son mucho mas exigentes para el toma-
dor, entre otras razones porque el monasterio es consciente de que hay
suficiente demanda interesada en él. Las condiciones eran las siguientes:

«La primera, que han de traer y tener las dichas casas y bodegas
bien tejadas y amaderadas, y los dichos bienes bien labrados y gran-
jeados, uno y otro de manera que vayan en aumento y no vengan

en disminucién.

La segunda, que dichos bienes y casas referidas no se han de poder ven-
der en ningtin tiempo a iglesia, monasterio, cofradia ni hospital, ni sobre
de ellos fundar capellania, censo, tributo ni otra ninguna pension, pena
que las escrituras y mas contratos que en contravencion de esta escritu-

ra de foro se hicieren sean en si nulas y de ningtin valor y efecto.

La tercera, que en caso que alguno de los bienes expresados en este

dicho foro se hayan de vender, sea visto se ha de requerir al dicho

56



padre abad y monjes que es o fueren de dicho monasterio de Santa
Maria de Meira si los quiere por el tanto, y donde no, lo puedan
hacer a persona llana, lega y abonada que paguen la renta que aqui
ira declarada, con mas la décima parte de la suma principal en que
fueren vendidos y rematados dichos bienes, quedando a eleccién
de dicho monasterio o del padre prior que es o fuere de este dicho
priorato el poder cobrar dicha décima por parte del vendedor o

comprador, a Su escoger.

La cuarta, que por razén de dichos bienes [...] han de dar y pagar
de renta, canon y pension al dicho monasterio por razén de dichos
bienes, como de su directo dominio, treinta y dos canados de vino
tinto, puro, cocido, quito de mal sabor y olor, medido por el pote
toledano que se usa y usare al tiempo de la paga en este condado
de Lemos; y han de tener obligacion de medirlos y pagarlos en la
bodega de dicho lugar de Cuias, [...] y queriendo traerlo a dicho
priorato sea visto se lo han de traer a él con sus bueyes y carro, la
cual dicha renta han de pagar en cada un afio y por cada mes de San
Martin de noviembre [...]; con mas cuatro gallinas y dos tocinos
curados de dar y tomar, una libra de cera amarilla, o por ella su va-
lor, en cada uno de dichos anos por el mes de Navidad; con mas un
carro de lefia en dicho mes referido, puesto y pagado en este dicho

priorato [...].

La quinta, que aunque acaezca del cielo a la tierra algin caso fortui-
to, pensado o no pensado, ni por eso han de dejar de pagar la dicha

renta los sobredichos, ni sus herederos y sucesores.

La sexta, que si estuvieren tres aflos continuos sin pagar la dicha
renta, ademas de ser por ella ejecutados los sobredichos, caiga en

comiso este dicho foro.

La séptima, que han de tener obligacion los sobredichos y sus here-

deros y sucesores a apear y deslindar los dichos bienes y lugar refe-

57



rido de doce en doce afos, dando de ello copia a dicho monasterio,
y no lo haciendo lo pueda hacer dicho monasterio o persona en su

nombre a costa de los sobredichos y sus bienes.

La octava, que fenecidas y acabadas las dichas voces han de dejar
los sobredichos y sus herederos y sucesores los dichos bienes libres
y desembarazados a dicho monasterio, con todos los perfectos y
mejoramientos que en ellos tuvieren hechos, sin por razén de ellos

pedir cosa ninguna.»

A cambio, el monasterio garantizaba al tomador el disfrute de los
bienes comprendidos en el foro, de tal modo que si alguien ponia en
entredicho la titularidad de esos bienes, estaba obligado a salir al paso
y defender ante la justicia al tomador, y en caso de perder el pleito darle
otros bienes similares en las mismas condiciones contractuales.

La renta sujeta a este foro debia ser satisfecha «en el lugar y bodega
de Cuias, o desde ella lo porteardn con sus bueyes y carro a este dicho
priorato, a eleccion del prior de él que es o fuere, y los tocinos, gallinas,
cera y lefia la pagaran en dicho priorato por cada mes de Navidad.»

Como ya hemos apuntado anteriormente, algunas de esas vifas
ubicadas en Cunas estaban siendo trabajadas ilegalmente por vecinos
que no contribuian con renta alguna al priorato. Aun asi, la produc-
cién anual de vino debia ser considerable, pues en aquel momento se
contabilizaban en total mas de setenta cavaduras en explotacion. Y el
lugar de Cufias no era sino una pequefa parte de toda la produccién
que los bienes pertenecientes al monasterio de Meira generaban en
el arciprestazgo de Amandi. Las rentas derivadas de esa produccion
eran entregadas por lo general en la bodega y los almacenes del prio-
rato de Portizo, lo que suponia una compleja logistica y disponer del
suficiente espacio para recoger y guardar toda esa mercancia. Por eso,
las dependencias del priorato fueron adaptandose a una productivi-
dad que iba en aumento, y a mediados del siglo XVII se acometi6é una

ampliacion.

58



Las dependencias del priorato de Portizo

A inicios del siglo XVII, los edificios de que disponia el priorato de Porti-
z6 para hacer frente a su actividad eran una construcciéon de dos alturas
y una bodega aneja a la casa principal. Hacia siglos que los monjes del
priorato ya no trabajaban directamente sus bienes dentro de su ambito
territorial, y estos eran llevados en régimen de foro por personas aje-
nas al priorato. La renta que pagaban se almacenaba en las bodegas del
priorato o en sus graneros, situados en el piso bajo del edificio principal.
El piso superior estaba reservado como residencia de los monjes, y se
accedia a él por una escalera exterior que daba a una galeria cubierta; en
el inferior, en el ala izquierda, se ubicaba la capilla, junto a una pequena
despensa. La parte derecha del piso bajo estaba destinada al acopio del

género menudo, y, mas a la derecha, el granero y el establo. La bodega y

She : : o ]
Estado del edificio del priorato en la actualidad. El piso alto estaba destinado a residencia de
los monjes.

59



Priorato

Molino

b

-
-

-
/
. /
1
I
I
I
1 - Residencia
! de los monjes
/ 2 - Almacén
7/ 3 - Capilla
/ 4 -Bodegay lagar
/
/
)
Camino Real
! hacia A Barca
L 4

» )
el /
3 /
o
i 7 Camino Real
S /  hacia Monforte
B /
I
I
. |
“‘ ‘
Y \
l“ \
b \
B \
H \
: |
/ Forja
7/
- -
—
+ Puente
% de piedra
“
\“
",
.
oo e
~'"‘?f’f‘o
%
9
\‘ /)/(.
"o

Grdfico 6. Ubicacién del edificio del priorato en el lugar de Portizo.

60



el lagar, con capacidad para varias cubas y barricas de gran porte, se ha-
llaba en una casa terrefia contigua, que mds tarde pertenecié a Juan do
Regueiro, y a la que mas tarde se le anadié una segunda planta superior.

El edificio del priorato sufriria sucesivas modificaciones a lo largo de
su historia, la ultima en el aflo 1669. En ella se acometid el saneamiento
y ampliacion del lateral izquierdo de la planta inferior, para adecentar
la capilla. Actualmente atin se conserva una piedra conmemorativa em-
potrada en el muro, con una inscripcién que reza: «El Padre Abad de
Meira, Fray Félix Altozano, hijo de Nogales, 1669».

Ademas de estas dependencias propias del priorato, los monjes de-
bian recurrir necesariamente a otras edificaciones anejas para poder
llevar a cabo su actividad. Una de ellas era una pequena forja situada
junto al regato, donde se reparaban los aperos de labranza, como azadas,
hoces y guadaias, asi como también se confeccionaban tachuelas, llaves
y bisagras, o los aros con que se armaban las barricas para el vino.

Otras de las edificaciones necesarias eran los molinos de agua, cuya
titularidad pertenecia al monasterio de Meira y los tenfan aforados a veci-
nos del lugar, como, por ejemplo, a Pedro Gonzélez de Portiz6 y su mujer
«y dos voces», a quienes se les «hizo foro, ano de 1606, de una casa, moli-
no y huerto, con otros bienes, sitos en la granja de Portizo; paga el quinto
y diezmo de las uvas, y por el molino y casal dos cafiados de vino»; o el
caso también de Francisco Pérez de Rosende, al que se le hizo foro en el
afno de 1613, «por tres vidas de tres reyes, del dicho molino, con otros
bienes; ha de pagar dos cafiados de vino por San Martin». En total fueron
tres los molinos, uno tras otro en cascada, a lo largo de un canal de agua
conocido como dos Muifos, que partia del regato de Portiz6 a la altura
del puentecillo de piedra. En ellos se molia principalmente centeno, trigo
y millo. Su funcionamiento era el usual de los molinos gallegos del inte-
rior. El agua era canalizada hasta una entrada situada en la parte mas alta
del molino y por gravedad caia por un conducto llamado «cubo» hacia la
zona baja de la edificacion, donde el chorro golpeaba con fuerza un rodi-
cio con aspas de hierro que accionaba una piedra de moler situada justo

61



Puente que vadea el regato de Portizd, con un canal superficial labrado en la piedra para la
conduccion del agua de un lado a otro. Foto cedida por Javier Alvarez Carnero, de Castinande.

encima, haciéndola girar. La cantidad de agua que caia por el conducto
del cubo era regulada por una llave de paso, y en funcién de su caudal se
podia controlar la velocidad de la molienda. Actualmente solo se conser-
va uno de los tres molinos, el conocido como de los Barroso, aunque dejo
de estar operativo a mediados del siglo XX; los otros dos —el de la Casa
dos Magaos y el de la Casa dos Fermins— apenas si conservan sus paredes
en pie y estdn cubiertos por la maleza.

A continuacién de los molinos, tomando el sendero conocido como
da Chouza, camino del regato de Portizd, se pasa por un antiguo puente
de piedra para salvar su cauce, mas abajo del salto de la fervenza, en el
que hay un canalillo labrado a modo de acueducto, que se utilizaba para
trasvasar el agua de una ladera a otra, facilitando de este modo el riego
de los prados y fincas labrantias.

A mediados del siglo XVII, en el lugar de Portizo estaban afinca-
das media docena de familias campesinas —en total cerca de cuaren-

ta personas, contando ancianos y nifios—, en su mayoria trabajando

62



los bienes pertenecientes al priorato. Ello implicaba, asimismo, otra
media docena de viviendas de alto y bajo, ademas de un par de bode-
gas particulares, asi como alpendres y cobertizos donde almacenar la
hierba para los animales. La superficie total de los viledos que estaban
englobados en el término de la granja superaba las ochenta cavaduras,
por las que habia que pagar de renta un carro de uvas al prior, mas
dos cafiados de vino. La explotacion de esas vifas la heredaria en 1695
Maria Ferndndez, vecina de Portizé. Era hija de Domingo Fernandez,
quien las habia adquirido en el aflo 1668, y nieta de Bartolomé Fer-
nandez Bigotes, primer titular del foro suscrito con el monasterio de
Meira, en 1608. A este Bartolomé Fernandez alias Bigotes se le habia
hecho con anterioridad otro foro, en el afio 1606, de una casa bodega
y un molino en Portizd, por los que debia pagar de renta «por el mo-
lino un cafado de vino y un real, y por las casas una gallina». Su nieta
Maria Fernandez, pues, era la tercera y tltima voz del foro. Ella y su
marido tuvieron muchos pleitos con el priorato, porque este pretendia
suprimir la costumbre —segun aquellos, ancestral— de que fuese el
forero quien vertiese las uvas en el lagar de piedra, lo que generaba
cuantiosos beneficios. El prior, sin embargo, defendia que debian ser
los monjes quienes vertiesen la uva y luego se repartiese el mosto en
cantaros, repercutiendo el coste correspondiente, como aseguraba se
venia haciendo también desde tiempo inmemorial. El conflicto no re-
miti6 y en el aflo 1671 Bartolomé Pérez do Regueiro pondria pleito al
monasterio por el reparto del vino de la granja, cuestionando si este
debia ser en uva o en cantaros, y de quién debia verterlo en el lagar
de piedra. La sentencia definitiva se dicté en la Real Audiencia de La
Coruna y fue favorable al monasterio de Meira, amparandose en la
posesion del directo dominio que este tenia; como consecuencia, se
firmaria una escritura de concierto entre las partes, que quedaria re-
gistrada entre los papeles del priorato.

Todas las casas del lugar de Portiz6 pertenecian en dltima instancia
al monasterio de Meira y eran gestionadas por el prior. Un ejemplo de

63



cémo funcionaba el régimen de subarriendo lo encontramos en el caso
de Alonso Pérez y de su mujer, vecinos de Portizo, a quienes en el afio
de 1606, por un periodo de tres voces, se les afor6

«la Casa de Sobrado, con otros bienes, en Portizd; paga el quinto y
diezmo de las uvas y tres canados y medio de vino por San Martin,
y una tega de castafias secas, un carnero, dos gallinas, un pernil, dos
reales en dinero y el diezmo de todas las novedades: trigo, centeno,
habas, lentejas, garbanzos, castanas, hortalizas, marranas, corderos,
cabritos, leche, manteca, lino y nabos, y de lo demas que se suele
pagar en la feligresia de San Esteban de Anllo; con condicién que ha
de retejar la bodega y arcar las cubas, y aderezar el lagar dandole lo
necesario, y ha de traer el pan del lugar de Lama'* a la granja, y de
arar con sus bueyes si el monasterio quisiere sembrar alguna cosa

en la cortifa; y que sea mayordomo [...]»

Ese mismo afo de 1606, Alonso Pérez se obligo a retejar la bodega y
antebodega del priorato suministrando la teja que faltase, y sustituir una
viga que estaba quebrada, todo a su costa, sin que el monasterio le diese
nada a cambio. En el afio 1609 se haria apeo y demarcacion de todos los
bienes aforados (folio 18 del libro XI de apeos). En 1641 le sucederia en el
foro como segunda voz su hijo Juan Pérez de Portizd, y en 1655 Catalina
Pérez, como viuda que habia quedado de este ultimo. Al fallecer esta, en
1688, este foro se renovaria a favor de Lucia de Portizé por la vida de tres
reyes de Espafia, comenzando en la de Carlos II.

Este era el mecanismo habitual empleado para la sucesion en el
uso de las viviendas y propiedades de los vecinos de Portizo, trasmi-
tiéndose por lo general de generacion en generacion. A mediados del
siglo XVII, como hemos apuntado anteriormente, el nimero de ve-
cinos alcanzaria su cifra maxima, en torno a los cuarenta, los cuales

14 Se refiere al grano que se producia en la Casa da Lama, en la parroquia de Santiorxo.

64



Estado en que se encontraba en el afio 2010 la fachada del edificio del priorato que estd orien-
tada al naciente.

Misma fachada en la actualidad, tras la reforma realizada para acondicionar parte del anti-
guo priorato en vivienda particular.

65



Aspecto que tenia en 2010 el acceso a la capilla del priorato (imagen izquierda), actualmente
suprimido tras la reforma acometida para acondicionar el edificio como vivienda particular
(imagen derecha).

Imagen que presentaba en 2010 la fachada a mediodia del priorato de Portizo.

66



eran vasallos de hecho del monasterio de Santa Maria de Meira y, por
lo tanto, sus feligreses, a pesar de que las funciones sacramentales de-
pendiesen del cura de Anllo, quien se las administraba a cambio de
seis canados de vino que anualmente le pagaba el priorato, sin poder
exigir mas diezmos ni ninguna otra derechura a los vecinos de Portizoé.
De este acuerdo entre el cura de Anllo y el prior de Portizé se otorgd
escritura publica en el aflo 1573 ante el escribano Esteban Fernandez,
en Rosende, segiin se puede leer en un apunte del tumbo del monas-
terio de Meira de 1616:

«En tierra de Lemos, en la feligresia de San Esteban de Anllo, tie-
ne este monasterio una granja en el lugar de Portizd, en la cual
hay una bodega en que se encierra el vino que se cobra y coge
en aquel partido, y ademas de esto tiene una vina que la labra y
granjea el mayordomo o religioso que alli estd; y por ser granja,
los caseros que dentro de ella viven no pagan al conde de Lemos
ninguna renta ni tributo por razén de seforio, sino que todo se
paga al monasterio con los diezmos, y el monasterio da seis ca-
flados de vino al cura de la dicha feligresia por administrar los
sacramentos, como consta por el concierto que el aino de 1573 se
firmoé (folio 782 del Libro de foros).»

Sin embargo, no siempre las relaciones del cura de Anllo fueron flui-
das y amistosas con los vecinos de Portiz6. Como veremos en el proxi-
mo capitulo, las disputas econdémicas por el cobro de los diezmos y de
la primicia desencadenaria un tenso conflicto entre, por una parte, el
priorato y monasterio de Meira, y de la otra el cura de San Esteban de
Anllo y el cabildo de Lugo.

67



e - = 4 t; 22 ke b SC8

Medallén esculpido en piedra situado en una de las paredes del patio interior del priorato,
sobre el antiguo acceso a la capilla. En la inscripcién se puede leer «El Padre Abad de Meira,
Fray Félix Altozano, hijo de Nogales, 1669»

68



CAPITULO IV

CONFLICTO ENTRE LOS VECINOS DE PORTIZO
Y EL PARROCO DE SANTO ESTEVO DE ANLLO

Es muy probable que, a mediados del siglo XVII, el lugar de Portizé fue-
se un ajetreado enclave de idas y venidas, donde a diario se producia
un trasiego de carros entrando y saliendo con todo tipo de productos
agrarios, sobre todo en los meses estivales o en el de noviembre. En los
espacios destinados a almacén, se hacia acopio de los diezmos y rentas
en especie, producto de las heredades y vifiedos en régimen de fuero.
Las disposiciones acordadas entre los vecinos de Portizd y el priorato es-
tablecian el pago de diezmos a favor del monasterio de Meira, quedando
liberados de tener que hacerlo al cura parroco de Santo Estevo de An-
llo. Ademas, por costumbre inmemorial, la mayoria de los vecinos por
comodidad acudia a oir misa en la capilla del priorato los dias festivos,
en lugar de hacerlo en la iglesia de Santo Estevo, donde supuestamente
eran feligreses.

Santo Estevo de Anllo era un beneficio curado en el que los condes
de Lemos tenian la prerrogativa de presentar su candidato para ejercer
el cargo de cura cuando se producia una vacante. En 1653, para cu-
brir la vacante en la parroquia, presentaron al licenciado Juan Garcia de
Camba, el cual hacia pocos meses habia sido ordenado sacerdote. Era
hombre meticuloso y de ideas fijas. En su primera comparecencia para
satisfacer el ajuste de las cuentas anuales consignaria en el libro de la
fabrica, de su pufo y letra, que a pesar de no tener deudas atrasadas el

69



caudal de la iglesia era «tan exiguo, que no hay posibilidad de acometer
las reformas que la iglesia necesita con urgencia».

Aquel ano de 1653, la «primicia» pagada por los feligreses de Santo
Estevo de Anllo fue de cuarenta ferrados de centeno, que vendidos en
el mercado de invierno supondrian unos ingresos de 320 reales vellon,
cifra mas bien modesta para acometer todas las reformas pendientes. A
ello habia que sumar, ademas, quince reales en concepto de «primicia
de pobres», que pagaban en dinero aquellos que carecian de tierras de
cultivo, o bien estas no eran lo suficientemente productivas como para
contribuir en especie.

Pocos meses después de hacerse cargo de su parroquia, dada la es-
casez de recursos con que contaba para satisfacer sus necesidades, Juan
Garcia de Camba iniciaria una serie de reclamaciones ante la autoridad
eclesiastica. Asimismo, aprovechd la ocasion para denunciar que los ve-
cinos del lugar de Portizé no contribufan con los diezmos ni con las
primicias, pues alegaban que ya lo hacian a favor de la abadia de Santa
Maria de Meira, cumpliendo de este modo con sus obligaciones. En la
visita pastoral que al afio siguiente realiz6 en representacion del obispo
de Lugo don Lorenzo de Rosales, este tomaria nota de las demandas del
curay dictaria un auto que decia lo siguiente:

«Y por cuanto esta iglesia no tiene ornato decente y esta falta de ropa
blanca, ni el manual es a propdsito, manda su merced se provea la
iglesia de lo susodicho y lo demas necesario a satisfaccion del dicho
cura; y lo que faltare, no llegando el alcance, el propio cura lo reparta
entre los vecinos del lugar de Portizd, sus feligreses, atento no han
querido pagar primicias a la dicha iglesia, o les compela por censuras
a que las paguen como los demas feligreses de dicha iglesia, pues no
pueden ni deben eximirse de pagar dichas primicias a la dicha iglesia
donde son tales feligreses, o contribuir para los gastos y reparos de
ella, que para lo uno y para lo otro y hacer dicho repartimiento y co-

brar la congrua y demas alcances de la iglesia su merced le daba y dio

70



comision en forma, con facultad de discernir censuras y absolver de
ellas; y para que les obligue a que acudan a oir misa en la dicha iglesia
como tales feligreses y no en la capilla de la Granja de Portizo, segun
y como les estd mandado antes de ahora por el obispo don Juan del
Pozo, y que el religioso que asiste en dicha Granja no les admita, con
apercibimiento que ademas de las dichas censuras seran castigados
por todo rigor de derecho y se ejecutaran las multas que dicho cura

les hiciere lo contrario haciendo.»"

La resolucion adoptada por el sefior visitador facultaba al cura de
Anllo a tomar medidas contra aquellos feligreses que se mostrasen rea-
cios a contribuir con las primicias. Todo lo que a continuacién sucedio6
quedaria registrado en el libro de la fabrica, como si de un boletin oficial
que recogia puntualmente los acontecimientos se tratase. El licenciado
Juan Garcia de Camba, unos meses mas tarde, escribio:

«En diez y siete de mayo de mil seiscientos cincuenta y cinco, yo,
Juan Garcia de Camba, cura de San Esteban de Anllo, habiendo
hecho repartimiento a los vecinos del lugar de Portizo, feligreses y
subditos de mi iglesia, y habiendo hecho dicho repartimiento con
la moderacién debida, atendiendo a la cantidad de cada uno, como
consta del repartimiento, y atendiendo a la necesidad que hay en mi
iglesia y que el alcance final no llega para los reparos necesarios de
dicha iglesia, en el dia arriba dicho, en virtud de la comisién a mi
dada por el Sefor Visitador General, Licenciado don Lorenzo Ro-
sales, les lei y notifiqué el mandato de su merced y les apercibi de-
bajo de censuras para que acudiesen con lo que se les ha repartido
al mayordomo de la iglesia, y esta notificacion se hizo al ofertorio
de la misa a Pedro do Regueiro y a Domingo Rodriguez, a Pedro

Pérez y a Benito Vazquez, vecinos todos del dicho lugar de Portizd.»

15 El contencioso entre los vecinos de Portiz y el cura de Anllo ha sido transcrito del Libro
de la Fdbrica de San Esteban de Anllo, 1637-1817, donde esta recogido.

71



Efectivamente, los cuatro eran vecinos del lugar de Portizé, y los
cuatro mantenian relaciones con el priorato a través de foros vigentes.
Pedro Pérez, por ejemplo, era la segunda voz de un foro que habia co-
menzado en 1609, que incluia entre otros bienes al soto de Gomariz,
por el que debia pagar «media fanega de castafias secas por el mes de
enero, puestas en la granja de Portizé». También era el caso de Pedro
do Regueiro, que llevaba en arriendo una vifias por las que debia pagar
«veinte y un cafiados de vino cada afio en la bodega del priorato».

Al dia siguiente el cura hizo extensiva su reclamacion a otros veci-
nos de Portizd, dejando reflejada su iniciativa en el libro de fabrica:

«Al ofertorio de la misa hice a saber a Martifo de Portizé la diligen-
cia que se habia hecho con sus vecinos y a él le apercibi en la forma

que a los demds, debajo de las mismas censuras.»

El planteamiento para el «repartimiento» de primicias se hacia en
funcion de las rentas de cada familia, y el calculo de lo que a cada una
correspondia pagar lo determinaban, junto con el cura, dos feligreses
que conociesen bien los pormenores de su parroquia y las posibilidades
de sus vecinos. Para los que explotaban tierras labrantias o vifias en su-
ficiente cantidad, pagaban en especie, y los que no, en dinero. El criterio
que se seguia quedaria fielmente reflejado en una visita pastoral que don
Cayetano Gil Taboada, obispo de Lugo, realizé en el afio 1738 a la vecina
feligresia de San Miguel de Rosende. En su auto de visita ordenaba lo
siguiente:

«Y por que hemos reconocido el memorial que se halla en este libro
de las primicias que se pagan a esta iglesia y del de los informes con
que nos hallamos, resulta que no se paga la primicia como se debe,
pues siendo asi que la primicia se debe pagar a Dios nuestro Sefor
del fruto que cada uno coge, y cogiéndolo como lo cogen todos

los vecinos de esta feligresia a los mas se les reparte en dinero, y

72



esta en tan corta cantidad como si fueran pobres de solemnidad,
mandamos que el padre cura llame dos hombres de conciencia y de
inteligencia de los vecinos y hacienda de cada uno, y respecto de ser
la principal cosecha en vino se les haga a cada uno el repartimiento
estimado de primicia en esta especie; es a saber: a los que excediere
su caudal, computados todos frutos, de cien cafiados cada afo se les
repartiran a cada uno tres cuartas de vino; a los que excedieren de
cincuenta, dos cuartas; y a los que excedieren de veinte canados una
cuarta, y a los que no llegaren a veinte caftados un real, a excepcion
de los que fueren pobres de solemnidad, que a estos se les cargaran
cuatro u ocho maravedis, o lo que pareciere mas conveniente, y a
la paga de lo referido se les compela por cualquiera escribano o

notario.»

La persona responsable de recaudar la contribuciéon de la primicia
era el «mayordomo primiciario», el cual era elegido de manera rotatoria
entre todos los feligreses de la parroquia, durando su cargo un aio, de
agosto a agosto.

Una semana mas tarde del primer comunicado, el cura de Anllo es-

cribio:

«El dia de la Dominica Trinitatis, al ofertorio de la misa, habiendo
llamado por los vecinos del lugar de Portizo, feligreses y subditos
de mi iglesia, para saber si cumplian con la obligacion de tales feli-
greses y parroquianos, y por haberles percibido por censuras acu-
diesen a oir misa a su parroquia y paguen lo que les esta repartido
para las necesidades de la iglesia, habiendo hecho lo uno y lo otro
por comisiéon a mi dada del Sefor Visitador General, Licenciado
don Lorenzo Rosales, y aunque estaban apercibidos, no lo han que-
rido hacer ni ha aparecido ninguno a oir misa, ni a obedecer las
censuras; antes iniciaron a decir por las mujeres y otra gente de sus

casas que iban a oir misa a la feligresia de San Miguel de Rosende,

73



y que asi se lo mandaba el padre abad de Santa Maria de Meira,
por cuyo defecto y ser que requieren cumpla con las obligaciones
de tales parroquianos, lei por la segunda vez apercibiendo debajo
de excomunidn mayor, al ofertorio de la misa delante de todos los
demas feligreses, para que dentro de tres dias paguen lo que les esta
repartido y acudan con ¢l al mayordomo de la iglesia, y vengan a la
misa a su parroquia, no quedandose a oirla en la casa del monje en
dicho lugar de Portiz6, donde se quedan muchas veces, que es en

gran perjuicio y dano de mi iglesia, donde son feligreses.»

La casi totalidad de los vecinos del lugar de Portizé reaccionaron
haciendo caso omiso a las intimidaciones del cura de San Esteban de
Anllo. En vista de la situacion, este no tardaria ni una semana en darles
un ultimatum, amenazando con la mas drastica de las soluciones posi-

bles: la excomunién. Asi quedé recogido en el libro de la fabrica:

«En primero de junio del afio de mil seiscientos cincuenta y cinco
afos, yo, Juan Garcia de Camba, cura de San Esteban de Anllo,
habiendo a los diez y siete y diez y ocho de mayo de dicho afio
compelido por censuras en virtud de la comisiéon que tengo del
Senor Visitador General, don Lorenzo Rosales, y notificado en
sus personas a algunos de los vecinos del lugar de Portiz6, como
fue a Pedro do Regueiro y a Domingo Rodriguez, Pedro Pérez,
Benito Vazquez y Martifio de Portizo, y a los demas vecinos aun-
que no estaban presentes, les hice también a saber en cémo por
su merced el Sefior Visitador les estaba mandado contribuyesen
para las necesidades de la iglesia donde son tales feligreses, y acu-
diesen a oir misa los dias de fiesta, y que para esto yo, el dicho
cura, les compeliese por censuras, y esto se hizo al ofertorio de
la misa en dias festivos. En veinte y tres de mayo de dicho afio
de arriba, el dia de la Dominica Trinitatis, al ofertorio de la misa

volvi a discernir censuras contra los vecinos del lugar de Portizd,

74



con término de tres dias, y apercibiéndoles les declararia por pu-
blicos descomulgados, y acabado de hacer esta diligencia y decir
misa en dichos veinte y tres de mayo, al salir del sagrado Alvaro
Rivadeneyra, escribano del Coto Nuevo, me ha notificado el man-
dado del Sr. Dr. D. Juan Baptista del Vado, mi superior y prior en
el obispado de Lugo, que exhibiese la comision que tenia y diese
un tanto de ella y diligencias que tenia, hecho en virtud de dicha
comisidn, y que por ocho dias resolviere a los vecinos de Portizo
si hubieren incurrido, y que ellos dentro de dichos dias mostrasen
delante su merced el tanto de dicha comision y diligencias, que
ya dio y entregué al dicho escribano, y a Pedro do Regueiro, y
Domingo Fernandez. Y por ver que el término de los ocho dias
que su merced dio es pasado y ver que ellos no han querido pagar
lo que les esta repartido, que siendo ellos ocho vecinos y los mas
de ellos de mucha hacienda, no han querido pagar veinte reales,
que era lo que a todos les tocaba, ni han querido venir a oir misa a
su parroquia, y no haber comparecido delante del sefior provisor,
y su merced no haberme revocado la comision, y ver haber sido
rebeldes y contumaces, desde ahora les declaro por publico desco-
mulgados, en estos escritos y fuera de ellos, a Pedro do Regueiro y
a Domingo Rodriguez, Pedro Pérez, Benito Vazquez y a Martifio
de Portizd, por haberles hecho notificacion en sus personas, y a
los demas por haberse ausentado y tener noticia de las censuras
cuanto hay lugar de derecho, hasta tanto que obedezcan y se suje-
ten a los preceptos de nuestra madre la Iglesia y a sus ministros, y

pidan beneficio de absolucion.»

Ese mismo dia se desplazaria al lugar de Portizo, con intencién de
encontrarse con los afectados y comunicarles su condicion de excomul-
gados. Se presento solo, pero en cada uno de los encuentros quiso con-
tar con la presencia de al menos dos testigos que diesen testimonio de su
actuacion. Asilo dejo él mismo reflejado en su informe:

75



«En primero de junio del ano de mil seiscientos cincuenta y cin-
co, notifiqué y di a entender la declaratoria de arriba a Domingo
Rodriguez de Portizo, cerca de su casa, testigo Benito do Regueiro,
hijo de Francisco do Regueiro. Y luego en dicho dia hice también
notificaciéon a Pedro Pérez, hijo de la viuda de Juan Pérez, en su
persona, testigos Antonio Casero de Hortds y Lazaro de Hortas.
Y luego en dicho dia notifiqué e hice a saber dicha declaratoria a
Pedro do Regueiro, en su persona, testigo Domingo Lépez de No-
gueira, sastre; y a los vecinos y comprendidos en esta declaratoria
se lo hice a saber a las puertas de su casa, y a su gente y familia, de
que fue testigo Pedro Vazquez de San Roman, y un hijo que estaba

al presente con él.»

Mes y medio mas tarde, alguno de esos vecinos excomulgados se
presentaria ante el cura de Anllo para reconsiderar su postura. Este lo
recogeria puntualmente en el expediente abierto:

«En diez y siete de julio del afio de mil seiscientos cincuenta y cin-
co, en el atrio de la iglesia de San Esteban de Anllo, Mariano Pérez
Santiago, vecino del lugar de Portizé y feligrés de dicha iglesia,
parecié delante mi el cura de dicha iglesia y dijo que por cuanto
le habian notificado y compelido por censuras de mandato del
sefior visitador general, para que pagase todo el dinero que se le
habia repartido para las necesidades y reparos de la iglesia donde
es feligrés, y que aunque hasta ahora no lo habia pagado y habia
hecho alguna oposiciéon a no pagarle por ser mal informado de
algunos que en mal le aconsejaron, desde ahora dice que se sujeta
y obedece dicho mandato, que quiere pagar lo que le toca en di-
cho repartimiento para las necesidades de la iglesia y no para otra
cosa, y que no quiere pleito con su iglesia y pide la absolucién de
las censuras en que ha incurrido, y dice hace esta firme y valedera

por delante mi el dicho cura y testigos de la misma suerte que lo

76



hiciera por delante cualquier escribano o notario publico, y sien-
do necesario reducir esto a escritura o instrumento publico por
delante cualquier escribano o notario lo haria en cualquier tiem-
po que le fuere pedido por dicho cura, y de esto fueron testigos
Amaro Diaz de Matamad y Francisco Lopez de Pacios y Francisco
Gonzalez de Regueiro y Juan Gonzalez de Sitas, y el licenciado

Pedro Pérez, clérigo.»

Tal y como lo dejaba reflejado en su informe, el cura de Anllo daba a
entender que tras este primer arrepentimiento vendrian otros.

A mediados del siglo XVII, en una parroquia como Santo Estevo de
Anllo, cualquier noticia se difundia con rapidez, y probablemente en
pocas horas este primer desenlace estuviese en boca de todos. Asi, a
ultima hora de ese mismo dia de julio, se presentaron ante el cura otros

vecinos afectados por la excomunion:

«Domingo Rodriguez, vecino del lugar de Portizd y feligrés tam-
bién de San Esteban de Anllo, vino a mi, el dicho cura, y dijo ser
también de los comprendidos en las censuras y habérsele también
repartido dinero para las necesidades de la iglesia de mandado del
sefor visitador general, y dijo que no queria pleito contra su iglesia
y que queria pagar la parte del dinero que se le estaba repartido
para los menesteres de la iglesia y no para otra cosa, y pidio le ab-
solviese de las censuras en que habia incurrido, y que aunque habia
hecho alguna oposicién a no pagar, fuera por ser mal informado
y dice pagard y no ira contra ello, y que esto que hace y dice por
delante mi, dicho cura, lo hiciera por delante cualquier escribano o
notario publico, y siendo necesario reducir esto a escritura u otro
cualquier instrumento publico por delante cualquier escribano o
notario, lo harfa a cualquier tiempo que quisiere yo, el cura. Y de
esto fueron testigos Amaro Diaz de Matama, Domingo Rodriguez

da Veiga y Juan Alvarez dos Abeledos.»

77



Antes de que finalizase el dia, otros implicados se apresuraron a
comparecer ante el cura parroco con un discurso similar:

«Y luego, en dicho dia que fue a los diez y siete de julio de mil seis-
cientos cincuenta y cinco afos, Catalina Pérez, viuda, mujer que
quedo de Juan Pérez, y Pedro Pérez, también vecinos entrambos de
dicho lugar de Portizd, y comprendidos en las censuras, teniendo
noticia que Martifio Pérez y Domingo Rodriguez se habian com-
puesto y sujetado al mandato del sefior visitador general, vinieron
ami el dicho cura y me pidieron les dijese y leyese la forma en que
se compusieron y sujetaron dicho Martifio de Portizé y Domingo
Rodriguez, y habiéndoselo dicho y leido al pie de la letra como atras
queda, dijeron que se sujetaban y conformaban en la misma forma
y manera que los demas, y que no querian pleito con su iglesia y que
pagarian lo que les tocaba pagar por dicho repartimiento, y que pe-
dian les absolviese de las censuras en que habian incurrido. Y esto
dijeron, siendo testigos Domingo Rodriguez da Veiga e Inocencio

Lépez de Guitian y Gabriel Vazquez do Regueiro.»

La excomunién suponia un drastico castigo, que marginaba social-
mente a quien lo sufria. No es dificil imaginar lo que debi6 significar
para la convivencia vecinal. Una aldea dividida y enfrentada por un
asunto que apenas quince dias atras nadie sospechaba pudiese desen-
cadenarse.

Una semana mds tarde, la tensién se haria insoportable, y los ulti-
mos tres vecinos que aun se resistian a contribuir con la primicia deci-
dieron claudicar. Asilo dejo recogido el propio cura de Santo Estevo en
su apunte final:

«En veinte y dos de julio del afio de mil seiscientos cincuenta y

cinco, Benito Vazquez y Pedro Pérez y Bartolomé Pérez, vecinos del

lugar de Portizo, feligreses y parroquianos de San Esteban de An-

78



llo, teniendo noticia que los demas vecinos de dicho lugar estaban
compuestos y allanados a pagar lo que les estaba repartido para las
necesidades de la iglesia, vinieron a mi el dicho cura y dijeron se
allanaban y sujetaban en la forma y manera que los demas, y que no
querian pleito con su iglesia; pidieron les absolviese de las censuras
que habian incurrido. Y este allanamiento y consentimiento, para
que en todo tiempo tuviere valor y efecto, ademas de haberlo hecho
por delante mi el dicho cura lo hicieron por delante Alvaro de Riva-
deneira, escribano del Coto Nuevo, en cuyo poder esta la escritura
de allanamiento, por la cual consta haber reconocido dichos veci-
nos del lugar de Portizé a su iglesia con lo que se les reparte como
a tales parroquianos, y dicha escritura y su fecha fue en los dichos
veinte y dos de julio de dicho afo de arriba, a que me refiero; y lo
firmo, y de esto fueron testigos Jacinto Lopez de Vallarés y Simén
Garcia y Gabriel Vazquez, en dicho lugar de Portizo, en donde se

hizo este allanamiento.»

Ese mismo afo de 1655, en el mes de agosto, cuando los mayordo-
mos daban cuenta de la recaudacién obtenida, el cura apuntd entre las
partidas del «Cargo» el siguiente comentario: «Se juntan a esta suma
veinte reales que se repartieron a los vecinos del lugar de Portizo, para
las necesidades de la iglesia, por no pagar otra primicia».

El 3 de septiembre, don Diego de Somoza y Quiroga, representante
del Cabildo lucense, fue el encargado de la visita pastoral a Santo Estevo
de Anllo. El cura parroco le puso al tanto de la situacion y le expuso las
necesidades de su iglesia, advirtiendo la imposibilidad de satisfacerlas
debido a la falta de recursos. A la vista de sus argumentos, el sefior visi-
tador dejd escrito en su auto de visita:

«Y por cuanto la dicha iglesia necesita de muchas cosas y no tiene

caudal para proveerse de ellas y los vecinos del lugar de Portizo,

aunque pagan ya primicia esta es escasa, su merced dio comision al

79



cura de dicha iglesia de San Esteban de Anllo para que les reparta
alguna cantidad moderada mas, regulada conforme a sus posibles,
para que sirva para ayuda, y ellos la paguen con efecto dentro de
seis dias, pena de excomunién mayor latae sententiae; y por cuanto
los dichos vecinos han procurado eximirse de parroquianos de la
dicha iglesia, siéndolo de ella, y con esta excusa no acuden a oir
misa, se encarga a dicho cura tenga mucho cuidado en que vengan
a oir misa y a cumplir como los mas feligreses, y no lo haciendo
les multe y obligue por censuras a que paguen dicha multa, que se
le da facultad de excomulgar. Y por cuanto el dicho cura certificd
que habia multado a Domingo Rodriguez, vecino del lugar, en dos
libras de cera por haber faltado algunos dias festivos de oir misa, no
obstante de habérselo apercibido, su merced usando de benignidad
moder6 dicha multa en una libra de cera, y le manda que dentro de
seis dias, pena de excomunioén mayor latae sententiae, pague dicha
libra de cera o su valor al mayordomo de este aio venidero, y no
pagando dentro del dicho término, el dicho cura le evite de los di-

vinos oficios.»

Este auto de visita, por su desafortunado tono, no seria bien recibido
entre los vecinos de Portizé. Fue la gota que colm¢ el vaso, pues a pesar
de haber aceptado estos las condiciones impuestas, a pesar de pagar las
primicias acordadas, ahora resultaba que no era suficiente y que volvia
a pesar sobre ellos la amenaza de una nueva excomunién. Los vecinos
decidieron que este ultimo comunicado era inasumible e iniciaron una
protesta generalizada. Acordaron entre todos, en concejo vecinal, que
cada vecino pagaria de primicia inicamente un real, menos Catalina
Pérez, viuda de Juan Pérez, que pagaria medio, y asimismo se atribuye-
ron la libertad de eleccion a la hora de decidir donde asistir a la misa los
dias festivos, si en el priorato o en la iglesia de Anllo. Estas fueron sus
condiciones, tomadas de manera colectiva, y asi se lo hicieron saber al

seflor cura.

80



Un afo mas tarde, estando en la casa del lugar de Os Nabas, fue
el propio obispo de Lugo, don Juan Bravo Lasprilla, quien escucho las
quejas y argumentos del cura parroco de Anllo en relacion a la revuelta
de Portizé. Este, tomando cartas en el asunto, dictamind:

«Y por cuanto Su Seforia Ilustrisima esta informado que los ve-
cinos del lugar de Portiz y feligreses de esta iglesia se eximen de
pagar primicias a la dicha iglesia y acudir a oir misa y todo lo de-
mds, como estan obligados y lo hacen los demas feligreses de San
Esteban de Anllo, por tanto mandé Su Sefioria Ilustrisima a dichos
vecinos de Portiz6 que, como tales feligreses de dicha iglesia de San
Esteban de Anllo, paguen primicias a dicha iglesia como los demas
feligreses y acudan a ella a misa todos los domingos y fiestas de
guardar, so pena de excomunién mayor latae sententiae, y hacien-
do lo contrario se le da comision al dicho cura para que ademas de
publicarlos por excomulgados los pene a cada uno de los rebeldes

a su arbitrio.»

De poco servirian estas nuevas amenazas. La respuesta unanime de
los vecinos de Portiz6 fue mantenerse en sus trece. Resignado, al cura
no le quedé mas remedio que consignar en las cuentas de aquel afo,
«mas nueve reales y medio que pagan de primicias los vecinos del lugar
de Portizo». Esa fue toda la aportacion que hicieron.

Asi se mantuvo la situacion al menos hasta el aflo 1662, cuando se
pierde el rastro del pago de esta primicia. Los vecinos de Portizé se ha-
bian refugiado bajo el paraguas protector que les brindaba el monaste-
rio de Meira. Don Juan Garcia de Camba, por su parte, no dejaria de
dirigir sus reclamaciones al sefior obispo, con poco éxito, y ocuparia su
curato hasta el otono de 1669, en que fallecié. La fecha coincide con la
inscripcion que figura en la piedra que presidia la entrada a la capilla del
priorato de Portizo, aunque no hay motivo para pensar que uno y otro
suceso estén relacionados. A Garcia de Camba le sucederia como cura

81



parroco de Santo Estevo el licenciado Juan Garcia Pacios, comisario del
Santo Oficio, sin que tengamos noticias de que este persistiese en el con-
tencioso abierto.

A partir de entonces, las relaciones entre el priorato de Portizo y la
parroquia de Anllo se mantendrian en un dificil equilibrio que permi-
tiria una convivencia sin aparentes conflictos, al menos asi fue durante
casi ochenta afos.

Serfa en 1749 cuando se alcanzase un acuerdo para la revision del
convenio que regulaba las relaciones entre el monasterio de Meira y el
cura parroco de Anllo. En aquel momento el abad de Meira era el Rvd-
mo. Padre Maestro fray Ambrosio Alonso, y el prior de Portizé el pa-
dre predicador fray Rosendo Levoso, a quien se le otorgaria poder para
«transigir, concordar y ajustar cualquier diferencia que haya con el cura
de San Esteban de Anllo en razén de los diezmos y administracién de
los vecinos de dicha granja de Portizé». El cura de Anllo por entonces
era D. Gregorio Pérez Villamil, que no tendria reparo en admitir que el
coto de Portizé pertenecia al directo dominio del monasterio de Meira,
pero tampoco lo tendria en denunciar que uno de los marcos que deli-
mitaba dicho coto, a la altura del lugar de Souto Novo, habia desapare-
cido, justo en el sitio en que habia una casa y una viiia aneja a ella, por
lo cual no quedaba claro si estaban dentro del coto o no dicha casa y la
vifia, y quién debia de percibir los diezmos correspondientes. El texto
del acuerdo definitivo quedé redactado en los siguientes términos:

«Amando, pues, la paz, dichos Rvdmo. Padre abad y cura, y acatando
la buena vecindad y correspondencia, por obviar pleitos sobre una
cosa tan tenue, dijo dicho D. Gregorio Pérez Villamil que se apartaba
y aparto por si y mas curas sus sucesores en dicha Iglesia de toda
accién y derecho que pudiese tener y pretender al diezmo de dicha
casa y vifia, o a otro cualquiera dentro de los términos de dicho coto,
consintiendo que para siempre le haya y perciba dicho monasterio

de Meira y quien su orden o derecho hubiere; y dicho Rvdmo. Padre

82



abad dijo que en esta atencion se obligaba y obligé por si y en nombre
de dicho monasterio a no quitar a dicho cura ni a sus sucesores la
administracion de los vecinos de dicho coto, y que ademas de eso les
dard de aqui en adelante por dicha administracion un cafiado de vino

mas de lo que por ella se le daba antes de ahora.»

El acuerdo, pues, contemplaba la renuncia del cura de Anllo a perci-
bir los diezmos de los vecinos del coto de Portizd, y, a cambio de recibir
anualmente siete canados de vino, se comprometia a atenderles en los
servicios espirituales y eclesidsticos. Asi quedd recogido en el acuerdo:

«[...] de manera que obligandose como se obligé dicho D. Gregorio
Pérez Villamil por siy por todos sus sucesores a franquear dicha su
iglesia y administrar como lo hace con sus feligreses a los vecinos
de dicho coto, sean pocos sean muchos, mientras los hubiere, perci-
biran por ello asi él como sus sucesores por cada San Martin de no-
viembre siete caflados de vino, que les pagara dicho priorato de lo
que cogiere en dicho coto, medido por la medida por que cobra sus
rentas en la bodega que al presente tiene o por tiempo tuviere en
el coto mismo; y percibiendo dichos curas los dichos siete cafiados
de vino, no han de exigir ni pretender dentro del dicho coto diez-
mo alguno de vino, trigo, centeno, cebada, maiz, mijo, lino, nabos,
legumbres, hortalizas, castafias, ganados mayores y menores, lana,
manteca, pollos, cera, miel, seda ni otro alguno, sino que todo es y

ha de ser para siempre del dicho monasterio.»
Habria que esperar hasta la visita pastoral de 1794 para encontrar
nuevas advertencias hechas al priorato de Portizé por parte del Cabildo

de Lugo, recogidas en el auto de visita de aquel afo:

«Otrosi, y por cuanto en la personal visita que dicho sefor visitador

ha hecho del oratorio del priorato de Portizo, que estd en términos

83



de esta feligresia, reconocié que el sitio en donde se halla no es de
los mas proporcionados y decentes por estar contiguo a la bodega
en donde tiene las cubas del vino de su cosecha y estar abierta y sin
puertas por adentro, la misma por donde se entra a dicho oratorio,
y por lo mismo expuesto a irreverencias de los que se ocupan en en-
cubarlo, y ademas estar escaso de luces, manda que el cura parroco
de San Esteban de Anllo, a cuyo cargo estd celar que los oratorios,
capillas y demas lugares dedicados al culto divino y comprendidos
en su parroquia estén con la decencia correspondiente, haga saber
y requiera formalmente a fray Domingo Sudrez, actual prior de di-
cho priorato, que en el preciso término de cuatro meses siguientes
a esta fecha ponga puertecillas por la parte de dentro a la puerta
por donde se entra al oratorio, las que estaran cerradas a no ser en
el tiempo que se celebre el santo sacrificio de la misa o algtn otro
que conduzca para la ventilacion del oratorio; e igualmente le hard
saber que en el prefijado término dé mas ensanche al tragaluz para
evitar asi la suma lobreguez que se reconoce, y en el caso, que no se
espera, de que el dicho padre prior resista o contradiga esta provi-
dencia y no le dé entero cumplimiento en dicho término, desde en-
tonces a €l y demads sacerdotes se les prohibe celebrar en el referido

oratorio, y de lo que resultare dara parte a su Sefioria Ilustrisima.»

Cuatro afios mas tarde, ya en las postrimerias del siglo XVIII, tene-
mos una ultima referencia en el libro de la fabrica que dice:

«Y por cuanto en la personal visita que hizo Su Sefioria de la capi-
lla del priorato de Portizé hallé estar cumplido con lo prevenido
acerca de ella en la visita del afio de noventa y cuatro, permite se

continte celebrando en ella, sin perjuicio del dinero parroquial.»

84



EPILOGO

Tomando al pie de la letra el titulo del célebre trabajo de Louis J. Lekai,
Los cistercienses. Ideales y realidad, el desarrollo de sus monasterios
en la peninsula ibérica fue precisamente eso: una confrontacién per-
manente entre la pureza de sus ideales originales y la agitada realidad
que finalmente acab¢ siendo. En todos esos monasterios, en mayor o
menor medida, se sucederian acontecimientos similares, con épocas
de esplendor y decadencia, en las que el factor econdémico siempre
desempend un papel relevante. El caso del monasterio de Meira no fue
una excepcion.

Como hemos visto, a finales del siglo XVIII la extension y el nimero
de sus bienes habia alcanzado su maxima expresion, y los prioratos que
gestionaban ese vasto patrimonio ejercian sus funciones mas como una
empresa financiera que como un servicio de aliento espiritual para sus
parroquianos. Sin embargo, esta situacién cambiaria radicalmente a lo
largo del primer tercio del siglo XIX.

A principios de siglo, con la presencia de las tropas francesas en la
region camino de Lisboa, el monasterio de Meira sufriria un duro revés
al ser expoliado de buena parte de sus riquezas. El priorato de Portizd
no seria ajeno a las consecuencias que supuso este acto de vandalismo,
por lo que afectaba a la administracion de sus propios bienes. Esta docu-
mentado, por ejemplo, que las tropas francesas acamparon durante unas
semanas en el entorno de Santo Estevo de Anllo, saqueando diferentes
propiedades de la vecina feligresia de Proendos, entre ellas la de Tomas
Carnero, de Villastrille de Arriba.

85



Pero ese no seria el peor de los escenarios por el que habria de pasar el
monasterio de Meira. Tras la muerte de Fernando VII y la consolidacién
del Estado liberal, las politicas emprendidas por el general Mendizabal
culminarian en un proceso de desamortizaciéon que implicaria la supre-
sién de las 6rdenes religiosas, con la incautacion de todos sus bienes. Ha-
cia 1840, el sefiorio y coto de Meira iniciaria la fase de liquidacion de sus
inmuebles, bienes raices y censos, los cuales saldrian a subasta publica.
Entre ellos, también los correspondientes al priorato de Portizd. Algunas
de esas propiedades, como fue el caso del lugar de Cuiias que vimos en
un capitulo anterior, terminarian en poder de los caseros y foreros que
estaban en ese momento al frente de sus tierras y vifiedos.

Al igual que el lugar de Cunas, fueron otros muchos los sitios que
se desarrollaron y consolidaron gracias a la intervencién del priorato de
Portizé a lo largo de las primeras centurias de la Edad Moderna. Buena
parte de los vifiedos de la llamada «Costa de Rosende» que hoy en dia
siguen en activo y produciendo, se deben al esfuerzo desplegado por los
primeros monjes que habitaron en el priorato. Caserios que se pusie-
ron en marcha para la explotacién de pequefios cotos redondos, como
el da Lama en Santiorxo o el del Casal de Figueirod, o el de Pacios en
Bolmente, o el Casal do Campo en Amandi, y otros muchos similares
en Bulso, Barantes o Refoxo, fueron el origen de lugares que acabarian
arraigando y adquiriendo su propio topénimo. Con el tiempo, los terre-
nos colindantes a esos caserios se irfan consolidando como soutos, pra-
dos, tojales, vifias o dehesas, transformando en gran medida el paisaje
de amplias zonas del arciprestazgo de Amandi. Para todo ello sin duda
tuvo un papel protagonista el Priorato de Portizo, ejerciendo su papel
de supervisor de la productividad de las tierras labrantias y los vifiedos,
para que en la medida de lo posible fuese la mas rentable.

Todo ese intenso despliegue de actividad con el que se logr6 generar
riqueza y fijar poblacion, se puso en marcha hace casi nueve siglos desde
una discreta casa situada en la parte alta de un pequefio lugar llamado
Portizd, a escasos metros del regato homoénimo que lo circunda.

86












Las primeras referencias histéricas que nos han llegado del lu-
gar de Portizd, en la parroquia de Santo Estevo de Anllo, se re-
montan a finales del siglo XII, donde se le describe como un
pequeno coto perteneciente al monasterio cisterciense de Santa
Maria de Meira, el cual habia sido fundado unas décadas antes
en el Coto de Meira, entre la Terra Chd y la Sierras de Carballi-
do, al noreste de la ciudad de Lugo.

En la parte alta del lugar de Portizé todavia se conserva un edi-
ficio que en su dia fue priorato sufraganeo del monasterio de
Meira. Desde alli se gestionaban en régimen de foro numerosas
propiedades distribuidas por tierras del antiguo arciprestazgo
de Amandj, al sur del valle de Lemos.

Entre los siglos XIII y XVIII, la actividad en este lugar debi6 de
ser notable, pues el volumen de transacciones y cobro de rentas
forales documentadas —sobre todo en vino y arrendamientos
de viiedos— fue significativo. Hoy dia nada nos hace supo-
ner que este pequefio lugar de Portiz6 pudiese haber tenido en
aquel momento una importancia tan determinante para el in-
cremento demografico de una extensa zona del Couto Novo, al
sur del valle de Lemos, y el desarrollo de las tierras cultivables.

En este libro el autor hace un recorrido histérico de lo que supu-
so la presencia del Priorato de Portizo, desde finales del siglo XII
hasta su desaparicion definitiva tras los decretos desamortizado-
res del Gobierno de Mendizabal, a mediados del XIX.



