
SEÑORÍOS Y JURISDICCIONES
TERRITORIALES DE SOBER

La administración de justicia en tierras del arciprestazgo
de Amandi en la Edad Moderna

josé maría lago bornstein

Apuntes para la historia
de Sober

Sober 2025

5



señoríos y jurisdicciones
territoriales de sober



señoríos y jurisdicciones
territoriales de sober



josé maría lago bornstein



SEÑORÍOS Y JURISDICCIONES
TERRITORIALES DE SOBER
la administración de justicia en tierras del
arciprestazgo de amandi en la edad moderna

josé maría lago bornstein

APUNTES PARA LA HISTORIA DE SOBER

N.º 5

OS NABÁS / SOBER 2025



© del texto: José María Lago Bornstein, 2025
© de los gráficos: el autor.

Correo electrónico: laluna@nova.es
Depósito Legal: LU 28-2025

Impresión y encuadernacion: Fragma Centro Gráfico
1ª Edición: Marzo 2025



Este quinto número de la serie «Apuntes históricos de Sober» es el primero 
que se publica como parte de las actividades que desarrolla el centro de es-
tudios historicos de sober, el cual ha iniciado su andadura a comienzos 
del mes de marzo de este presente año de 2025. Asimismo, quiero agradecer a 
Natividad Lago la lectura previa de este texto y las observaciones aportadas, 
que sin duda han contribuido a mejorar la versión inicial.





índice

prólogo		  11

Capítulo I

la visión de la justicia en la edad moderna	 21

Capítulo II

la administración de justicia. los señoríos jurisdiccionales 	 31

Capítulo III

la aplicación de la justicia. audiencias, jueces y tribunales	 47

Capítulo IV

la gestión de la justicia. el gremio de escribanos y notarios 	 59

Capítulo V

jurisdicciones civil y eclesiástica. el recurso de fuerza 	 71

Capítulo VI
el acceso a la justicia por parte del pueblo llano
y el campesinado 	 87

epílogo		  97





11

prólogo

Francisco de Quevedo afirmó que «donde hay poca justicia es un peli-
gro tener razón». Con su observación quería poner en evidencia el esta-
do de la justicia en la primera mitad del siglo XVII, denunciando que lo 
“justo y verdadero” no tienen cabida en un entorno social donde predo-
mine la iniquidad, el abuso o la tropelía. Por tanto, solo con una correcta 
administración de justicia, imparcial y objetiva en sus juicios y valora-
ciones, se puede aspirar a una sociedad civil cohesionada y ecuánime.

Según el vigente Diccionario de la RAE, justicia es el «principio mo-
ral que lleva a determinar que todos deben vivir honestamente». Asi-
mismo, en su segunda acepción, el término es equiparado a conceptos 
tales como «razón», «equidad» o «derecho». Sin embargo trescientos 
años atrás el Diccionario de Autoridades daba una definición algo dife-
rente para el término justicia, identificándola con la «virtud que consiste 
en dar a cada uno lo que le pertenece». Así, en el transcurso de tres 
siglos, hemos pasado de un concepto de justicia basado en una «virtud 
magnánima y benevolente» —administrada según criterio de la autori-
dad competente—, a otro que se sustenta en la categoría de «principio 
moral con carácter universal», que es el que prevalece en todos los Esta-
dos democráticos actualmente, cuya esencia reside en la separación de 
poderes.

La justicia es el fundamento que sustenta la cohesión social y surge 
de la necesidad de erradicar la impunidad, garantizando la objetividad 
y la imparcialidad a la hora de erradicar abusos y conflictos. Para lograr 
su objetivo, la justicia se sirve de un conjunto de normas que garantizan 
un marco social estable y definido, determinando cuáles son los límites 



12

de actuación para las relaciones entre personas, o entre estas y las ins-
tituciones. Hoy día asumimos de manera natural que la correcta admi-
nistración de justicia es inherente a nuestra convivencia, pues de su ne-
cesaria imparcialidad y objetividad depende la propia cohesión social. 
Lograr implementar en la sociedad esta percepción ha sido sin duda 
uno de los grandes logros de la civilización. El objetivo de este libro es 
tratar de comprender cómo se desarrolló ese proceso de mentalización 
a lo largo de la Edad Moderna en un entorno social concreto: el del an-
tiguo arciprestazgo de Amandi, actual concello de Sober.

«Diccionario de Autoridades» es el nombre con que se conoce po-
pularmente el primer diccionario de la Real Academia Española. Fue 
elaborado bajo los auspicios del rey Felipe V y con él se buscaba explicar 
«el verdadero sentido de las voces, su naturaleza y calidad, con las frases 
o modos de hablar, los proverbios o refranes, y otras cosas convenientes 
al uso de la lengua». Su principal cometido, pues, consistió en unificar 
criterios en el empleo de los vocablos, ya que a lo largo de la Edad Mo-
derna, y en función del contexto histórico, algunos habían tenido con-
notaciones y acepciones diferentes.

El término «justicia» aparecería por primera vez en el tomo IV del 
Diccionario (que comprendía de la G a la Ñ), publicado en 1734. El pri-
mero de los tomos, que incluía las letras A y B, había salido a la venta el 
año 1726. España por aquel entonces seguía recuperándose de un largo 
período de más de veinte años de desestabilización nacional a raíz de los 
conflictos dinásticos en la sucesión de la Corona, con sucesivas cargas 
impositivas que recaían sobre el pueblo llano, para sufragar el coste de la 
guerra. En Galicia, además, este periodo coincidiría con un incremento 
notable de su demografía, siendo ocupada la casi totalidad de las tierras 
cultivables, lo que llevaría aparejado también no pocos conflictos de ve-
cindad. En ocasiones estos contenciosos eran resueltos según criterio de 
quien ostentase la autoridad local, generándose todo tipo de arbitrarie-
dades en función de cada jurisdicción territorial, lo que no redundaba 
precisamente en esa idea de la «cohesión social». Con objeto de corregir 



13

esta situación, Felipe V promulgaría un Real Decreto, firmado en enero 
de ese mismo año de 1726, con el que pretendía enmendar los males 
causados a sus súbditos en la Guerra de Sucesión y «manifestar a mis 
vasallos el anhelo con que solicito su entera felicidad», así como la «de-
mostración de su gratitud y en recompensa a su lealtad».

Para los filósofos ilustrados e intelectuales del Antiguo Régimen, 
alcanzar la «entera felicidad» del pueblo era el objetivo político por an-
tonomasia, en buena medida idealizado, el cual identificaban, al menos 
en teoría, con los principios de rectitud e imparcialidad. Lograr el equi-
librio entre el ejercicio del poder y la administración de justicia signifi-
caría un reto constante para los monarcas, pues en cierto modo se daba 
por hecho que el verdadero sentido del poder y la auténtica autoridad 
sobre los vasallos no era otra cosa que tener la potestad en caso de con-
flicto de determinar en última instancia quién obraba bien y quién no.

La circunstancia que mejor define la dimensión política de la so-
ciedad del Antiguo Régimen es la concentración de todos los poderes 
—el ejecutivo, legislativo y judicial— en la persona del monarca. Pero 
de esas tres esferas de poder, quizá la que confería un mayor grado de 
autoridad era en definitiva la que concernía al plano judicial. El rey ante 
todo era el juez y árbitro supremo, y la institución de la monarquía que 
él representaba se definía por su papel de impulsora de nuevas leyes y 
normas o, dicho de otro modo, la máxima autoridad del rey se plasmaba 
en el control jurisdiccional de sus territorios, y el exponente de su poder 
se traducía en la necesidad de observar las normas por él dictadas. Así 
lo puso de manifiesto el propio Felipe V a través de su Real Decreto de 
4 de enero de 1726, dirigido a sus vasallos para manifestarles «gratitud 
por su lealtad». En él no hacía sino corroborar la definición del término 
justicia como la «virtud que consiste en dar a cada uno lo que le perte-
nece», y que años más tarde recogería el Diccionario de Autoridades en 
su tomo IV. En su Real Decreto, Felipe V advertía a «todos los Tribuna-
les y demás Ministros de esta Corte, administren la Justicia con pureza 
y rectitud inviolable en sus jurisdicciones, distribuyéndola entre todos 



14

los individuos exactamente, sin causarles el intolerable perjuicio de las 
voluntarias dilaciones, cortando de raíz las causas que puedan producir 
disensiones y litigios, sin vulnerar por esto los términos legales que para 
semejantes casos están prevenidos por Derecho». Y, más adelante, en 
ese mismo decreto, el rey les ordenaba que observasen rigurosamente 
esa premisa, «haciendo notorio este mi Real ánimo en todos mis domi-
nios para el consuelo y aliento de sus individuos, en lo que pertenezca a 
su jurisdicción, [de tal modo] que si al más mínimo de todos mis vasa-
llos se le dilatare la Justicia con algún pretexto, o se le agraviare por los 
Tribunales o Ministros de su distrito, haya de tener el arbitrio de recu-
rrir a mí directamente por medio de mi Secretaría de Estado».1

Este Real Decreto de 1726 pudiera dar a entender que todo el mun-
do tenía garantizado el acceso a la justicia, y que cualquier contencioso 
podía ser resuelto en última instancia por el dictamen personal del pro-
pio monarca. En teoría así era, pero en la práctica no siempre se cumplía 
esta premisa.

Con la llegada al trono de la Casa de Borbón, Felipe V quiso uni-
ficar en toda España los criterios que regían el ordenamiento jurídico 
como si de una única jurisdicción se tratase, sin tener en consideración 
la realidad de aquellos territorios de la Corona en los que el derecho 
consuetudinario aún mantenía una vigencia preponderante, como era 
en concreto la circunstancia del Reino de Galicia.

El territorio de Galicia, en gran medida, había hecho de la costum-
bre su principal fundamento jurídico, configurando a lo largo del tiem-
po sus propias normas legislativas. Para tener una idea de la magnitud 
y relevancia histórica que llegó a tener el Derecho civil gallego bastaría 

1	 “Carta Orden de Phelipe V al Gobernador del Consejo, su fecha en Madrid a 2 de enero 
de 1726, insertando su Real Decreto en que encarga la rectitud de justicia y su cumpli-
miento sin dilación, pero sin alterar ni vulnerar los límites de las leyes, previniendo que 
cualquiera vasallo pueda de lo contrario recurrir a su real persona por medio de Ripper-
dá, su Secretario de Estado”. El Libro de las Leyes del Siglo XVIII, Tomo I, Libro II. Edición 
a cargo de Santos M. Coronas González. Boletín Oficial del Estado. Centro de Estudios 
Constitucionales. Madrid, 1996, p. 220.



15

con repasar las aportaciones consuetudinarias que le son características, 
como es el caso de los foros, las comunidades especiales de montes y de 
aguas, la compañía familiar gallega, la aparcería de fincas y ganados, la 
mejora del tercio y quinto, el usufructo universal en favor del cónyuge 
viudo, la posición jerárquica de los petrucios en la organización fami-
liar, etc., etc. Esa singularidad jurídica, que proviene mayoritariamente 
de una tradición ancestral, otorga al derecho popular gallego un estatus 
diferencial. A ello habría que sumar, como aspecto especialmente deter-
minante y diferenciador en relación a otras zonas del ámbito peninsular, 
la intrincada y compleja organización jurisdiccional en que estaba divi-
dido el territorio del Reino de Galicia en el Antiguo Régimen.

A partir de los siglos IX y X, en tiempos de la mal denominada Re-
conquista, las comarcas de la Galicia interior se irían conformando en 
base a múltiples áreas territoriales bien definidas y delimitadas, deno-
minadas cotos redondos. Estos cotos, de mayor o menor extensión, eran 
resultado de la recuperación de territorios que durante décadas habían 
estado bajo dominio de las huestes musulmanas, pasando a manos de 
particulares en régimen de regalías y privilegios concedidos por el rey 
en reconocimiento a sus acciones bélicas en el campo de batalla. Muchos 
de estos cotos redondos adquirían también la condición de señoríos ju-
risdiccionales, donde el señor territorial acabaría impartiendo justicia 
por delegación directa del rey. De este modo, la Corona se prestaba a 
ceder posesiones en el ámbito territorial a cambio de garantizarse su 
control jurisdiccional.

La enrevesada parcelación que llegaron a presentar las jurisdiccio-
nes señoriales en la Galicia del Antiguo Régimen fue sin duda un evi-
dente condicionante para la correcta administración de justicia. En el 
caso concreto del arciprestazgo de Amandi, por ejemplo, su estructura 
jurisdiccional resultó ser especialmente compleja.

El arciprestazgo de Amandi, al sur de la provincia de Lugo, estaba 
delimitado por el río Cabe al noroeste, al sur por el Sil y al noreste por 
tierras pertenecientes al señorío de Lemos. Su territorio tenía una su-



16

perficie aproximada de 140 km², coincidentes con el actual municipio 
de Sober. La administración eclesiástica estaba dividida en veintidós fe-
ligresías, de las que ocho estaban comprendidas en cuatro cotos redon-
dos que disfrutaban de jurisdicciones territoriales propias. Así, pues, a 
finales del Antiguo Régimen, en el ámbito jurisdiccional, los cotos re-
dondos de las parroquias de Lobios, Doade y Amandi dependían res-
pectivamente de los monasterios de San Paio de Antealtares (Santiago 
de Compostela), de San Vicente del Pino (Monforte de Lemos) y del 
Cabildo de la diócesis lucense. Por su parte, las parroquias de Proen-
dos, Arroxo y Refoxo pertenecían al coto de Sober, cuya jurisdicción 
correspondía al condado de Amarante. Las parroquias de Vilaescura y 
Canabal dependían a su vez de la jurisdicción del Coto de Moreda, y 
las catorce restantes feligresías quedaban bajo la jurisdicción del Couto 
Novo, perteneciente al Condado de Lemos.

Esta división territorial, que demarcaba el ámbito jurisdiccional del 
arciprestazgo, era efectiva solo en cuanto a los asuntos civiles que toca-
ban a la justicia ordinaria, pues cuando se trataba de delitos de sangre 
la competencia recaía en la jurisdicción criminal, que seguía otra vía.

A esta estructura jurisdiccional habría que añadir el hecho de que 
en la sociedad estamental del Antiguo Régimen cada estamento tenía su 
propio aforamiento, de modo que cuando quien se veía involucrado en 
un contencioso pertenecía al clero su caso debía tramitarse por vía de la 
jurisdicción eclesiástica, en los tribunales de la diócesis, en Lugo. Otro 
tanto sucedía en los casos en que las personas involucradas pertenecían 
al estamento de la nobleza, cuyos asuntos solían dirimirse en la Real 
Chancillería de Valladolid.

Así, pues, muchos de los procedimientos judiciales que debían se-
guir los habitantes del arciprestazgo de Amandi, en ocasiones resul-
taban especialmente tortuosos. Por ejemplo, un vecino que estuviera 
empadronado en la parroquia de Santa Cruz de Brosmos, adscrita a la 
jurisdicción del Couto Novo, y que fuese propietario de alguna finca en 
una de las parroquias colindantes —como son las de Lobios, Amandi o 



17

Doade, cada una de ellas sujetas a su propia jurisdicción—, cada vez que 
se le plantease un contencioso con cualquier otro vecino empadronado 
en alguna de esas parroquias limítrofes se encontraba con un conflicto 
de competencias: ¿qué juez era el competente para resolver su caso, el 
que a él le correspondía por vecindad o el de la parroquia colindante 
donde tenía su finca? Esta situación se daba con mayor frecuencia de 
la que podamos imaginar. No digamos ya si contra quien se pleiteaba 
pertenecía al clero, pues, como hemos dicho, en ese caso intervenía la 
jurisdicción eclesiástica, aunque el asunto en cuestión incumbiese ex-
clusivamente al ámbito de lo civil. Veamos tres situaciones concretas 
que nos permitirán hacernos una mejor idea de qué tipo de problemas 
solían plantearse:

El primer ejemplo sucedió en el lugar de Francos, feligresía de Santa 
María de Proendos, en el verano de 1702. Un vecino, capellán de una 
capellanía en la parroquia de Gundivós, inicia unas obras en su casa 
que afectan a un camino por el que se accede a una fuente pública. Otro 
vecino de ese mismo lugar de Francos, temeroso de que el acceso a la 
fuente quede interrumpido, denuncia las obras ante el juez ordinario 
de la jurisdicción de Sober, que es la autoridad civil competente de la 
que depende la parroquia de Proendos. Poco después, el alguacil y el 
teniente del juez se personan en la obra, la precintan y detienen a los 
canteros que trabajaban en ella. El sacerdote, alegando que su casa es 
un bien «espiritualizado» de ámbito eclesiástico, y que esa condición 
le confiere aforamiento frente al régimen jurídico secular, pide amparo 
ante la autoridad que para él es competente, o sea el señor provisor y 
vicario general del obispado de Lugo, quien toma cartas en el asunto. El 
conflicto entre las jurisdicciones civil y eclesiástica es inevitable. ¿Cuál 
de las dos instancias está legitimada para dirimir el caso?

Segundo ejemplo: feligresía de San Jorge de Santiorxo, perteneciente 
a la jurisdicción del Couto Novo, en agosto de 1708. Una mujer ha en-
viudado inesperadamente hace pocos meses, quedando al cargo de dos 
hijos de corta edad. Su marido tenía subarrendadas desde hacía años 



18

una serie de fincas, de las que percibía una renta anual. En octubre de 
ese año, cuando llegó el momento de cobrar la renta de una de esas fin-
cas, la mujer percibió menor cantidad de maravedís de lo que en vida de 
su marido se había estipulado. Ella recurrió inmediatamente y reclamó 
el importe íntegro al arrendador. Este se defendió argumentando que 
unos meses antes de que falleciese su marido había alcanzado con él un 
acuerdo de rebaja, pues la calidad de la finca arrendada no justificaba la 
cuantía de la renta fijada, pero que debido a su súbita muerte no había 
sido posible registrar esa rebaja por escrito. La mujer, vecina de Santior-
xo, no aceptó la explicación que le dieron y lo denunció a la autoridad 
competente, o sea el alcalde ordinario de la villa de Monforte de Lemos, 
que a la sazón era quien entendía en los asuntos del Couto Novo. Sin 
embargo, la finca y el vecino en cuestión que motivaron la disputa por la 
renta pertenecían a la parroquia de San Julián de Lobios, cuya jurisdic-
ción civil dependía de la abadesa del monasterio de San Paio de Anteal-
tares, en Santiago de Compostela, que era quien nombraba al juez para 
el ámbito de su territorio. El alcalde de Monforte, pues, carecía de com-
petencias y no podía intervenir en favor de la viuda sin el visto bueno 
del juez territorial de Lobios, pero tampoco podía permitir que el caso 
quedase sin resolver. ¿Cómo se dilucidaban este tipo de situaciones?

Tercer caso: lugar do Noguedo, en Santiorxo, a mediados del siglo 
XVIII. Un vecino tiene su bodega en un edificio exento, próximo al de su 
vivienda. La fachada principal, como es costumbre, la tiene orientada al 
norte para favorecer la ventilación del local en los meses de estío. Otro 
vecino, dueño de una parcela colindante al de la bodega, planta una se-
rie de árboles frutales. Al cabo de los años, las copas de estos árboles 
hacen de pantalla frente a la bodega e impiden que la corriente de aire 
circule libremente, dificultando su ventilación. El dueño de la bodega 
lo denuncia, pero el propietario de los frutales alega que los árboles es-
tán en su terreno y que le son necesarios para su economía doméstica. 
¿Cómo se resolvían este tipo de disputas vecinales en las tierras de Sober 
durante el Antiguo Régimen?



19

Estos ejemplos no son más que un botón de muestra de las decenas 
de casos que actualmente se conservan tanto en archivos públicos como 
privados.

A pesar de todo, teniendo en cuenta el notable incremento demo-
gráfico que experimentó el arciprestazgo de Amandi a lo largo de la 
Edad Moderna, la conflictividad registrada durante este periodo fue 
menor de lo que cabría esperar. Este aumento de población fue parejo 
lógicamente a una mayor parcelación territorial, producto de partijas 
y divisiones de herencias, lo que podría hacer suponer que los posibles 
conflictos también se incrementarían de manera proporcional. Sin em-
bargo esto no se ve reflejado en la documentación notarial y judicial que 
ha llegado hasta nuestros días. Más bien sucedió al contrario. La socie-
dad rural del arciprestazgo de Amandi, mayoritariamente campesina y 
perteneciente al estado llano, alcanzaría a comienzos del siglo XIX su 
máximo desarrollo demográfico, sin que hayan transcendido demasia-
dos indicios de que la vía judicial fuese un recurso utilizado habitual-
mente. Por lo general, todo el mundo tenía la certeza de que los pleitos 
eran costosos de mantener e inciertos en su desenlace, por lo que en la 
medida de lo posible procuraban evitarse. En cualquier caso, lo que es 
verdaderamente relevante es que a finales de la época moderna, la so-
ciedad rural del arciprestazgo de Amandi había incorporado y asumido 
plenamente el concepto de «justicia» como factor imprescindible para 
la cohesión social.

El objetivo que se plantea este libro es analizar cómo se llegó a esta 
percepción de la justicia en el arciprestazgo de Amandi durante la Edad 
Moderna, así como examinar su estructura jurisdiccional.

Sin embargo, para poder comprender la realidad jurisdiccional en 
tierras del arciprestazgo de Amnadi, primero debemos detenernos en 
cómo fue percibida la propia noción de justicia durante ese periodo de 
la Edad Moderna, o sea, qué era aquello que en definitiva validaba y 
legitimaba a una persona para ejercer e impartir justicia. En ese sentido, 



20

es fundamental que nos centremos en dos conceptos que a la postre 
resultarán esenciales para la consolidación de esa noción de justicia: la 
auctoritas y la potestas.

En un segundo capítulo veremos con mayor detalle la configuración 
de las jurisdicciones señoriales que estaban presentes en el territorio del 
arciprestazgo en los siglos centrales de la Edad Media, examinando su ori-
gen y posterior evolución. Asimismo, nos detendremos en las diferencias 
existentes entre los señoríos de origen eclesiásticos y los seculares.

En un tercer capítulo repasaremos los estamentos del ordenamiento 
jurídico y quiénes eran los encargados de impartir justicia, analizando 
los procedimientos que se seguían para la resolución de los pleitos.

En el capítulo cuarto veremos qué requisitos eran necesarios para 
acceder al cuerpo de notarios y escribanos en la Edad Moderna, así 
como cuáles fueron los que operaron principalmente a lo largo del siglo 
XVIII en el arciprestazgo de Amandi.

En el quinto capítulo se analizará la confrontación de intereses que 
se dio entre las jurisdicciones secular y eclesiástica desde tiempos de la 
Edad Media, donde cada uno de los poderes, el terrenal y el temporal, 
pretendían imponer su última palabra. Para ello, prestaremos especial 
atención a la creación de un recurso de apelación que el poder civil ter-
minaría por afianzar, para salvaguarda y garantía procesal de sus vasa-
llos: el recurso de fuerza.

Por último, en el sexto capítulo, estudiaremos algunos casos concretos 
de cómo se comportaban las jurisdicciones territoriales competentes en 
casos concretos que se dieron en el arciprestazgo de Amandi, tanto en 
aquellos casos en que se veían implicadas las grandes corporaciones esta-
mentales, como monasterios o el obispado de Lugo, o en aquellos otros en 
que los protagonistas eran humildes campesinos del Estado llano.



21

capítulo i

la visión de la justicia en la edad moderna

El concepto de justicia se remonta al propio origen de las sociedades 
humanas, siendo el factor que vertebra y garantiza la convivencia social 
y, por tanto, la propia supervivencia y desarrollo de la comunidad. Sin 
justicia no hubiera sido posible la cohesión social, pues la inevitable in-
teracción que se da entre los miembros de una comunidad hace impres-
cindible y necesaria su consideración. La idea de justicia, pues, surge 
como necesidad inherente a la naturaleza humana, y su fundamento, 
por ende, tiene en esencia una raíz de índole cultural, fundamentada en 
la capacidad innata que todos adquirimos en mayor o menor grado para 
discernir en cada momento aquello que consideramos “lo correcto”, dis-
tinguiendo entre el bien y el mal.

La primera referencia que hace alusión expresa a la idea de justicia la 
encontramos en el Código de Hammurabi, datado en torno al año 1750 
a.C. Ya desde el preámbulo, el autor del Código reflejó claramente que 
la ley tenía como principales objetivos la cohesión social y la defensa del 
bien común de los ciudadanos. Su legitimidad venía refrendada como 
revelación de la divinidad, y en él se consideraban aspectos tales como 
la infamia y el falso testimonio, el robo y la propiedad de los bienes pri-
vativos, o las relaciones personales y la esclavitud. En esencia, el Código 
recogía y compilaba todos aquellos aspectos que el sentido común daba 
previamente por válidos de manera natural.



22

De modo similar podríamos considerar la legitimidad de los Man-
damientos de la tradición hebraica recogidos en las Tablas de la Ley, que 
más tarde serían piedra angular del ideario ético del judaísmo, del cris-
tianismo y del islam. Ese valor intrínseco que adquiere la percepción de 
la justicia como punto de partida para la cohesión social, cimentado en 
principios éticos inherentes a la condición humana, está en el origen de 
lo que entendemos por «derecho natural», y se sustenta en el «principio 
de autoridad» que encierra la propia «ley divina».

Entendemos por derecho natural aquella doctrina ética que defien-
de la existencia de una serie de valores y principios fundamentales con-
sustanciales a la naturaleza humana. Son derechos universales e inalie-
nables, anteriores a cualquier otro tipo de derecho, ya sean de carácter 
«positivo» o «consuetudinario».

Las primeras reflexiones sobre los vínculos existentes entre el de-
recho natural y el concepto de justicia se remontan a la Grecia clásica. 
Sería Platón, con obras como La República y Las Leyes, quien sentase 
las bases de un debate que más tarde se extendería por todo el Medi-
terráneo. Su modelo aportaba aspectos positivos como la búsqueda de 
la justicia común o la educación política de los jóvenes, pero también 
defendía postulados claramente totalitarios y elitistas, lejos de una vi-
sión igualitaria de la sociedad. Habría que esperar hasta el período de la 
República de Roma para que esas reflexiones sobre el ideal del Estado 
platónico adquiriesen un mayor grado de concreción. Es en esa época 
cuando surge la corriente de pensamiento «iusnaturalista», la cual de-
fendía que la auténtica justicia debía sustentarse sobre leyes y mandatos 
cuyas premisas se fundasen en determinados principios considerados 
esenciales y de carácter universal, consustanciales al ser humano, y que 
por definición constituían el genuino y primigenio derecho, de tal forma 
que si una ley escrita posteriormente no los tuviese en cuenta esta no 
podría ser considerada como legítimo y verdadero derecho. Dicho de 
otro modo, las teorías iusnaturalistas sostenían que la legitimidad del 
corpus legislativo de una sociedad —o sea el conjunto de normas que 



23

conforman el derecho positivo de cualquier Estado— nunca podía ir 
contra el derecho natural. Ni siquiera el valor de la costumbre o de la 
tradición —el llamado derecho consuetudinario— podía anteponerse 
al derecho natural. De ahí que la necesidad de armonizar la legislación 
escrita —derecho positivo— con la costumbre y la ley natural fuese el 
desafío principal al que se enfrentaba el derecho normativo romano, 
como regulador de las normas que debían guiar las relaciones sociales, 
ya fuese entre personas particulares o entre estas y los órganos comu-
nitarios.

En la antigua Roma, durante ese proceso de consolidación del de-
recho como ente regulador, se fueron afianzando dos conceptos que a 
la postre resultarían determinantes para la propia percepción de la idea 
de justicia: auctoritas y potestas. Ambas nociones serían la base para el 
desarrollo del Derecho Romano, comportándose como piedras angu-
lares sobre las que se asentaría la evolución de la civitas, ya fuese en su 
vertiente jurídica, económica o religiosa.

Los conceptos de auctoritas y potestas han estado presentes de un 
modo u otro en el ideario de las civilizaciones y las culturas a lo largo 
de la historia. Sin embargo no siempre tuvieron un mismo significado. 
En un principio, en la República romana, la potestas se asociaba con la 
facultad que legitimaba a determinados órganos legislativos que ema-
naban de la sociedad civil, mientras que la auctoritas, por su parte, ven-
dría a ser la distinción que la sociedad civil concedía a determinadas 
personas en función de una serie de valores morales o intelectuales que 
las hacía destacar sobre el resto de ciudadanos. Cicerón, en ese sentido, 
sería respetado y valorado por su auctoritas, pero sin embargo carecía 
de potestas, pues esta quedaba reservada exclusivamente al senado. Así, 
la principal diferencia entre ambos conceptos radicaba en que la aucto-
ritas, como referente ético, era aceptado y reconocido libremente por 
una mayoría de ciudadanos, mientras que la potestas era percibida por 
la sociedad como un poder impuesto por una minoría, con el fin de 
jerarquizarla, controlarla y reformarla. Dicho de otro modo: la potestas 



24

venía a ser el ejercicio de un poder que se legitimaba más por la fuerza 
y la superioridad que exhibía y no tanto por sus cualidades éticas, a 
diferencia de la auctoritas, que era percibida como una cualidad hasta 
cierto punto idealizada, trascendente al ciudadano, por encima de las 
contiendas mundanas, mostrándose incluso como una guía para el or-
den social y como un referente ético próximo a la espiritualidad y a la 
propia noción de religiosidad.

En la potestas, como concepto, predominaba la idea de orden mun-
dano; la necesidad de regular y legislar las relaciones humanas con el 
objeto de alcanzar la cohesión social. Su papel se concretaba en la legis-
lación escrita, o sea el derecho positivo, con el que se buscaba fijar crite-
rios y definir los límites de lo socialmente permitido. Así fue durante la 
fase de mayor esplendor del Imperio. Sin embargo, en el período de su 
máxima extensión, Roma se vería obligada a revisar sus propias leyes 
adaptándolas en cada caso a la de los diferentes pueblos y tribus limítro-
fes, que permanecían bajo su área de influencia.

En tiempos del emperador Justiniano, para unificar en la medida de 
lo posible esa diversidad de normas y leyes que se aplicaban de manera 
desigual en función de cada territorio, se acometió la tarea de compilar 
los textos que hasta ese momento habían dispuesto los juristas romanos. 
El libro resultante sería conocido como el Digesto, publicado por inicia-
tiva del propio emperador en el año 533 de nuestra era. El Digesto sería 
a partir de entonces la base normativa tanto para el Imperio como para 
todos aquellos pueblos limítrofes que habían convivido bajo influencia 
de Roma, incluidos los de origen germánico, y que más tarde, tras el 
desmembramiento del poder imperial, se harían cargo de los gobiernos 
territoriales y de su administración.

Cuando el colapso del Imperio fue una realidad inevitable, la admi-
nistración romana se vería obligada a revisar todos aquellos acuerdos 
que aún permanecían vigentes con las diferentes tribus bárbaras aliadas, 
en su mayoría de origen germánico. Estos acuerdos de alianzas mutuas 
eran conocidos como foedera. Funcionaron a modo de tratados inter-



25

nacionales y en su momento el Imperio los utilizó para llevar a cabo su 
política de expansión, anexionándose algunos de esos pueblos fronteri-
zos. Esta clase de acuerdos no solo contemplaron aspectos económicos 
o alianzas defensivas, con los que Roma logró consolidar temporalmen-
te su hegemonía en los territorios limítrofes, sino que sirvieron asimis-
mo para desarrollar una normativa específica a partir de la legislación 
romana. Sin embargo, a pesar de lo que en un principio tenían de ven-
tajoso para los intereses de Roma, con el tiempo estos foedera llevarían 
también aparejado una progresiva cesión de atribuciones legislativas en 
favor de las élites tribales más poderosas, atribuciones que inicialmente 
eran exclusivas del emperador.

En el caso de la península ibérica, serían los pueblos godos afincados 
al norte de los Pirineos los que a partir de la segunda mitad del siglo V 
terminarían por asentarse territorialmente. Su establecimiento vendría 
precedido de diferentes pactos sobre el reparto de tierras y propiedades, 
los cuales, asimismo, conllevarían regulaciones legislativas específicas, 
en las que se incorporaban a la nueva realidad política elementos pro-
venientes de su cultura ancestral. El compendio de estas adaptaciones 
legislativas quedaría recogido en un reglamento normativo al estilo del 
Digesto de Justiniano, conocido como Liber iudiciorum, que con su en-
trada en vigor afectaría tanto a la población hispanorromana como a la 
de origen visigodo.

Para los historiadores del derecho en España, el Liber iudiciorum ha 
sido considerado una obra de referencia, pues se trata del primer cuerpo 
legislativo propiamente hispano. Se realizó a iniciativa del rey visigodo 
Recesvinto, a mediados del siglo VII. En cierto modo venía a ser una sín-
tesis entre el Derecho Romano y el ordenamiento que prevalecía en la 
organización social de los pueblos germánicos invasores. Sin embargo, 
en la práctica este sincretismo de normas legislativas tan dispares úni-
camente fue posible gracias al papel que desempeñó la Iglesia católica, 
actuando como correa de transmisión entre dos maneras muy distintas 
de percibir la realidad social: la hispanorromana y la visigoda.



26

No es de extrañar que fuese precisamente la Iglesia quien fomentase 
con mayor determinación la simbiosis entre estas dos culturas, pues de 
este modo era evidente que reforzaba la posición de sus ministros en el 
engranaje social, y con ello se aseguraba una mayor difusión de la litur-
gia católica. Un ejemplo lo tenemos en la activa campaña de predicación 
y conversión que protagonizó el arzobispo de Braga Martín de Dumio, 
principalmente entre la población sueva asentada en las tierras de la 
antigua provincia romana de la Gallaecia, a mediados del siglo V.

Con la entrada en vigor del Liber iudiciorum se acentuaría la fusión 
cultural y jurídica que fue característica de la época visigoda. Se puede 
entender como una suerte de crónica legislativa con tintes históricos, 
que reuniría muchas de las leyes que durante los siglos posteriores per-
manecerían vigentes. El Liber, más allá de su carácter legislador, tam-
bién sentaría las bases para una separación efectiva de poderes: todo 
cuanto concernía a la moral cristiana y su labor evangelizadora debía 
estar controlado y regulado por la Iglesia, mientras que las disposiciones 
jurídicas y políticas quedaban bajo la exclusiva tutela del poder civil. En 
otras palabras, la auctoritas quedaba supeditada a la esfera espiritual de 
la Iglesia, y ahí se concentraba en buena medida su parcela de poder, 
mientras que la potestas, entendida como poder legislador y munda-
no, se la reservaban para sí los reyes visigodos. La pugna entre ambas 
instituciones por ver quién acaparaba una mayor cuota de poder en el 
control social sería una constante a lo largo de toda la Edad Media.

Sin embargo ese paradigma comenzaría a desvanecerse a comienzos 
del siglo XVI, tras la consolidación de la Edad Moderna, pues con el 
cambio de ciclo se materializaba la ruptura con la tradición medieval 
y se ponían en cuestión los dogmas que la filosofía escolástica había 
impuesto en la sociedad. La época moderna, pues, implicaba la cons-
trucción de un nuevo orden social que incidía sobre múltiples aspectos 
de la condición humana, ya fuesen de índole económica o filosófica, y 
cuyo principal revulsivo habría que situarlo en el redescubrimiento de 
la cultura clásica. En ese sentido, la fecha que suele darse como origen 



27

de ese giro cultural es el año 1397, cuando se fundó la primera cátedra 
universitaria de griego, en la ciudad de Florencia. Alli se formaría una 
saga de eruditos que traducirían de primera mano los textos de Platón, 
Aristóteles o de los filósofos presocráticos más relevantes.

Por su parte, a mediados del siglo XIV, la Universidad de Bolonia 
era la que en ese momento contaba con un mayor prestigio en discipli-
nas vinculadas al Derecho. El retorno a la cultura clásica había supuesto 
reconsiderar también el punto de vista vigente sobre la concepción del 
mundo, pasando de una visión teocéntrica a otra antropocéntrica. Se 
dejaba atrás el sentido absoluto de la «verdad teológica» para dar paso 
a una «realidad subjetiva», donde el hombre se situaba en el eje central 
de la creación. Este proceso, inevitablemente, afectaría asimismo a la 
percepción de los conceptos auctoritas y potestas, pues en cierto modo 
se estaba cuestionando el papel que la «razón objetiva» de la Iglesia de 
Roma había desempeñado hasta ese momento, con la figura del papa a 
la cabeza, sustituyendo su autoridad por otra, donde la conciencia par-
ticular del individuo comenzaba a adquirir un mayor protagonismo; es 
decir, la «razón subjetiva» y personal pasaba a erigirse como la nueva 
auctoritas.

En paralelo, asimismo, se estaba dejando atrás el modelo social ca-
racterístico del período feudal, sustentado en una relación de servidum-
bre y vasallaje bajo el dominio del señor territorial, quien concentraba 
en su persona todo el poder jurisdiccional, para dar paso a un nuevo 
planteamiento en que tanto la potestas como la auctoritas quedaban re-
servadas exclusivamente a la figura del rey como cabeza visible del po-
der monárquico, reservándose para sí la potestad de administrar justicia 
en última instancia. Este nuevo paradigma se mantendría vigente hasta 
la supresión del Antiguo Régimen.

La transición de la sociedad medieval a la época moderna supuso 
una transformación que repercutió tanto en la faceta religiosa como en 
la económica y política. En ese proceso de cambio, los aspectos judi-
ciales y legislativos jugarían un papel determinante, con un paulatino 



28

perfeccionamiento de los trámites procesales, donde el ejercicio de la 
abogacía se iría profesionalizado cada vez más. El Liber iudiciorum del 
período visigodo sería traducido a la lengua romance por iniciativa del 
rey Fernando III, en el siglo XIII, pasando a ser conocido con el nombre 
de Fuero Juzgo. Habría que esperar hasta 1600 para verlo impreso en 
castellano, y junto con el Ordenamiento de Alcalá de 1348 y las Leyes de 
Toro de 1505 constituiría la base jurídica y normativa que estaría vigen-
te durante la época moderna. De este modo, pues, la justicia concebi-
da como derecho elemental y universal, en teoría asequible a cualquier 
persona, se iba afianzando y percibiendo como una realidad. Dejaba de 
ser un beneficio exclusivo del señor feudal, en base a su criterio par-
ticular y decisiones arbitrarias, para comenzar a ser considerada más 
bien como una «institución» reglada. El monarca, en su condición de 
tal, aglutinaba en su persona tanto la potestas como la auctoritas. Por 
una parte, refrendaba las leyes del ordenamiento jurídico y, por otra, 
administraba en última instancia justicia, teniendo facultad para dele-
gar todo su poder jurisdiccional en terceras personas. Así, durante la 
Edad Moderna, la auctoritas para impartir justicia se comportaba de 
manera jerárquica, situándose el rey en la cúspide, el cual transfería su 
potestas a corregidores y alcaldes mayores, y estos, a su vez, quedaban 
habilitados dentro de sus ámbitos territoriales para comisionar a escri-
banos y notarios públicos —en la base de la organización judicial—, 
responsables de recabar la información procesal pertinente, con compe-
tencias similares a las que hoy tiene un juez en fase de instrucción. Sin 
embargo, en tiempos del Antiguo Régimen no existía formalmente un 
cuerpo policial como tal, con funciones punitivas y sancionadoras. Hay 
que recordar que el primer cuerpo de polícia sería fundado en 1759 por 
Carlos III para el control y vigilancia de los puertos marítimos, y que la 
Guardia Civil no sería una realidad hasta 1844, por iniciativa del Mar-
qués de Ahumada. Lo más parecido a un cuerpo policial a comienzos 
de la Edad Moderna era la Santa Hermandad, instituida por Isabel la 
Católica en las Cortes de Madrigal de 1476, pero ni actuaba en todo el 



29

territorio, ni su eficacia pasaba por ser una de sus mayores virtudes. Así, 
en la práctica, cuando se dirimía un contencioso por la vía judicial, toda 
la autoridad policial recaía sobre una única persona: el escribano públi-
co, que a requerimiento de la parte que demandaba era facultado por 
el juez competente para entender del caso en cuestión, actuando como 
instructor con plenos poderes. Su cometido consistía en recabar toda la 
información que fuese necesaria para poder dirimir responsabilidades 
y dictar sentencia, y lo hacía actuando en solitario, o a lo sumo con 
presencia de testigos que corroborasen sus actuaciones. Este, sin duda, 
es un aspecto que resulta crucial para comprender cómo la justicia fue 
adquiriendo a lo largo de la Edad Moderna el estatus de «institución», 
respetada y valorada. Al escribano público no le era precisa la violencia 
para hacer prevalecer su auctoritas. Bastaba que exhibiese la comisión 
que por parte de la autoridad competente le había sido delegada. No 
necesitaba recurrir a ninguna otra fuerza de apoyo más que la presencia 
de testigos. Le era suficiente llamar a la puerta de cualquier vecino para 
que este le recibiese con la obediencia y sumisión que mostraría estando 
frente a la máxima autoridad territorial.

Ese era en definitiva el funcionamiento del sistema judicial en la 
época moderna: el señor territorial, en el ámbito de su jurisdicción y 
por delegación del rey, tenía facultad para designar al juez responsable 
de administrar justicia, y este, a su vez, confería todo su poder jurisdic-
cional en cualquier escribano público que fuese requerido por la parte 
que demandaba justicia, al que facultaba como juez instructor con todas 
las prerrogativas necesarias para tramitar el asunto en cuestión.

Hoy día disponemos de suficientes instrumentos legales para ga-
rantizar una correcta administración de la justicia y, además, existen 
recursos suficientes para adoptar medidas coercitivas que aseguren el 
cumplimiento de las sanciones acordadas. Pero en el Antiguo Régimen 
esto no era así. En la práctica todo dependía en primera instancia de la 
pericia y el buen hacer de un simple escribano público. Y sin embargo, 
a pesar de la precariedad de los medios, en la inmensa mayoría de los 



30

casos el contencioso era resuelto de manera favorable en tiempo y for-
ma. Los detalles de cómo se gestionaban sobre el terreno las cuestiones 
procesales lo iremos viendo en sucesivos capítulos. Ahora solo me inte-
resaba destacar el hecho de que durante el Antiguo Régimen, en el arci-
prestazgo de Amandi, la aplicación de la justicia solo fue posible gracias 
a que la población había adquirido previamente una percepción clara 
de dónde residía la legitimidad que confería la auctoritas y la postestas, y 
qué consecuencias podía tener no responder ante ella.



31

capítulo ii

la administración de justicia
los señoríos jurisdiccionales

El ordenamiento jurídico medieval respondía, sobre todo, a una concep-
ción teológica de la sociedad, en consonancia con la cultura de la cris-
tiandad que predominaba en la época. El vínculo existente entre Dios y 
el Derecho era indisociable, y constituía una premisa indiscutible para 
la mentalidad medieval. Ese vínculo se materializaba para cualquier ca-
tegoría de Derecho que se considerase, ya fuese de orden natural, posi-
tivo, legislativo o consuetudinario. Todos ellos, en definitiva, procedían 
de la voluntad divina, origen y propósito final del ordenamiento legis-
lativo.  En su epístola a los romanos, Pablo de Tarso reflexionaba: «¿O 
ignoráis, hermanos —hablo a los que entienden de leyes—, que la Ley 
domina al hombre todo el tiempo que este vive?» (Rom. 7-1). Y un poco 
más adelante, sentenciaba: «En suma, que la Ley es santa, y el precepto 
santo, y justo, y bueno» (Rom. 7-12). La «Ley», pues, debía ser respetada 
y cumplida por «santa obediencia».

El hombre medieval daba por hecho que el universo había sido 
creado por Dios, y por tanto desde su misma génesis todo en él debía 
necesariamente adecuarse a un orden predeterminado. Todo lo en él 
contenido, pues, tenía que responder forzosamente a esa concepción de 
orden y perfección. Las estrellas, los planetas, el mundo vegetal y animal 
y, por descontado, el hombre, se regían de acuerdo con la Ley divina. 



32

Una Ley que aglutinaba en sí misma toda clase de derechos inherentes 
a la condición humana. De este modo, para la mentalidad medieval, 
todo derecho había sido concebido por Dios y la misión del hombre no 
era otra que descubrir su naturaleza última, para aplicarlo más tarde en 
aras del bien común salvaguardando su sentido divino. El empeño del 
hombre consistía en desvelar cuál podía ser ese orden jurídico oculto 
que le era dado a través de la Ley divina, y que él asociaba a la propia 
idea de justicia.

Etimológicamente, los términos «derecho» (Ius) y «justicia» (Iustitia) 
provienen de una misma raíz, y para la sociedad medieval ambos com-
partían también un mismo origen sagrado. El derecho y la ley, valida-
dos por el estamento eclesiástico, adquirían legitimidad en tanto que 
procedían de la revelación divina, pero su aplicación era competencia 
exclusiva del poder secular y temporal. En la Alta Edad Media, el poder 
eclesiástico se reservó para sí el papel de garante de la legitimidad del 
rey como representante directo de Dios para los asuntos terrenales, pero 
a la postre donde residía el auténtico poder era en la facultad de deter-
minar qué normas y leyes eran las adecuadas para el pueblo, y esta era 
una prerrogativa que el rey reservaba para sí en exclusiva.

En el medievo, derecho y justicia eran conceptos que provenían de 
la Ley Divina, sin embargo la promulgación concreta de las leyes y su 
aplicación práctica quedaría en manos de quien estuviese en cada mo-
mento al frente del poder terrenal y político. Un poder que, en demasia-
das ocasiones, tendría criterios contradictorios, resultado de las perma-
nentes luchas y enfrentamientos entre los distintos reinos peninsulares. 
Alfonso X el Sabio, en su afán legislativo, quiso unificar esos criterios 
que afectaban directamente al derecho o la justicia, pues estos seguían 
siendo términos aún muy confusos y sin embargo resultaban críticos 
para la cohesión social de su reinado. El fruto de su empeño quedaría 
plasmado en un libro que sería conocido como las Siete Partidas, en el 
que se reunieron todas aquellas normas y leyes que debían regir en los 
territorios de la Corona. Este compendio de las cuestiones relativas al 



33

ordenamiento jurídico y la administración de justicia sería el primer 
cuerpo legislativo que tomase formalmente el relevo al Liber iudiciorum 
de la época visigoda.

En la Primera Partida, Alfonso X comienza explicando cuáles son 
las fuentes del derecho y su origen divino. Reflexiona sobre el sentido de 
la ley y la necesidad de su obediencia, y advierte sobre la necesidad de 
elaborar buenas leyes, poniendo en consonancia tanto la potestad para 
gobernar (potestas) como la autoridad que otorga el conocimiento para 
elaborar la ley (auctoritas). En cierto modo, al comentar el espíritu que 
debía presidir cualquier ley que se aprobase, el monarca castellano se 
estaba adelantando varios siglos al imperativo categórico kantiano, al 
sugerir afirmaciones del tipo: «que los hombres se amen unos a otros, 
queriendo cada uno su derecho para el otro, guardándose de no hacerle 
lo que no querría que le hiciesen a él».

La Segunda Partida se centra expresamente en el análisis del poder 
temporal, es decir, el de los reyes y otros grandes señores territoriales. 
En ella se abordan, por un lado, los derechos y deberes del rey para con 
Dios y para con sus súbditos y, por otro, los derechos y deberes que el 
pueblo llano tenía tanto para con Dios como para con su rey y para con 
la tierra que habitaba. Como ya vimos en el capítulo anterior, en el rey se 
aunaban el principio de autoridad y la potestad de legislar. Era él quien 
tenía la última palabra a la hora de impartir justicia en sus dominios, 
y para ello delegaba en terceras personas su poder jurisdiccional. Esa 
delegación del principio de autoridad territorial tenía su referente en la 
tradición legislativa de los pueblos de procedencia germánica, los cuales 
habían ocupado la península ibérica durante la Alta Edad Media, y cuyo 
origen remoto habría que situarlo en el comitatus.

El comitatus, según la práctica ancestral de estos pueblos, venía a ser 
algo así como un compromiso de fidelidad por parte de unos súbditos o 
seguidores hacia un caudillo tribal, de forma que se establecía un acuer-
do de cooperación entre ambas partes que beneficiaba tanto a este como 
a los otros. Así, de este modo, el caudillo se garantizaba en el frente de 



34

batalla la protección y lealtad de sus súbditos a cambio de concederles 
parte de las nuevas posesiones conquistadas en las incursiones bélicas, 
así como otra clase de privilegios. En la escala de poder, el caudillo re-
forzaba de esta manera su posición en la cima jerárquica, reservando 
para sí la autoridad legislativa, mientras que los súbditos de los estratos 
inferiores veían recompensada su lealtad con bienes materiales y un as-
censo en el escalafón social. El resultado de este modo de proceder, en 
el que la lealtad mostrada en el frente de batalla se recompensaba con 
tierras, en el reino galaico-leonés tendría su expresión más clara en la 
figura jurídica del coto territorial.

Los cotos deben ser considerados como una singularidad jurídica 
peculiar de la Galicia medieval, pues raramente se dio una equivalencia 
similar en otros reinos peninsulares coetáneos. Consistían en espacios 
territoriales más o menos extensos con entidad propia, delimitados por 
accidentes geográficos o por cualquier otro tipo de término o hito na-
tural. Una modalidad concreta de coto sería el coto redondo, consistente 
en una agrupación de fincas rústicas colindantes o muy próximas entre 
sí, pertenecientes a un mismo propietario y delimitadas por un con-
torno definido. Este modelo territorial basado en el coto comenzaría a 
implementarse en Galicia a partir del siglo IX, como consecuencia de las 
acciones bélicas que los reyes asturleoneses emprendieron en la región 
para recuperar los territorios que habían permanecido sometidos bajo 
dominio de las huestes musulmanas.

En un primer momento, la concesión de un coto no conllevaba más 
que una serie de privilegios en favor de su titular, como podía ser la 
inmunidad territorial o la exención fiscal de ciertos tributos. La inmu-
nidad comportaba la prohibición expresa de que los funcionarios del 
rey entrasen en los dominios del coto sin la aprobación previa de su 
dueño, aunque en ningún caso esa inmunidad llevase aparejado en un 
principio el privilegio de la jurisdicción territorial. La justicia y el orde-
namiento jurídico seguían dependiendo exclusivamente del rey como 
autoridad jerárquica y de la Corona como institución. La incipiente mo-



35

narquía asturleonesa buscaba con ello un punto de equilibrio a la hora 
de compensar y privilegiar a sus hombres de confianza concediéndoles, 
además de tierras, ciertas prerrogativas, pero sin transferirles poderes 
jurisdiccionales que pudiesen rivalizar con los que ostentaba la propia 
realeza. Esta manera de actuar pretendía evitar que los nuevos señores 
territoriales pudiesen alcanzar un poder excesivo, al estilo del que en 
su día habían tenido los caudillos visigodos de los antiguos comitatus, y 
por ello sus atribuciones jurisdiccionales y legislativas estaban acotadas. 
La administración de justicia correspondía a la Corona y eran los reyes 
quienes nombraban jueces y corregidores en cada una de las circuns-
cripciones territoriales.

En este contexto de intereses recíprocos que se dio entre la monar-
quía y los nuevos señores territoriales, la potestad real de beneficiar y 
agraciar los méritos contraídos pasaría a ser una herramienta funda-
mental para el reparto de poder y la consolidación de alianzas. A ello 
también contribuiría sin duda el papel preeminente que desempeñó la 
jerarquía de la Iglesia católica en aquella época, en la medida que era 
quien corroboraba la legitimidad y el carácter divino que distinguía al 
poder terrenal.

A lo largo de los siglos X y XI, los monarcas prosiguieron con su po-
lítica de retribuciones para estos nuevos señores territoriales en forma 
de cesión de villas, poblados y cotos redondos. Con el tiempo, algunos 
de esos cotos pasarían a tener la consideración de señoríos territoriales, 
donde los oficiales del rey no podían intervenir sin permiso de su titular, 
adquiriendo sus propietarios ciertos privilegios que les otorgaban un 
mayor reconocimiento social. El coto se erigió como el modelo de seño-
río territorial por antonomasia, que sin ser formalmente jurisdiccional, 
sin embargo sí implicaba que sus habitantes pasaban a ser vasallos de 
su señor. En un primer momento, las mayores extensiones territoriales 
concedidas por la realeza serían cedidas fundamentalmente a la Iglesia 
y a las corporaciones religiosas, y en segundo término a miembros de la 
nobleza o de la sociedad civil.



36

Una de las primeras concesiones de las que se tiene noticia en tie-
rras gallegas fue la que otorgó el rey Alfonso III «el Magno» al obispo 
de Lugo en el siglo IX, restituyendo en favor de la Iglesia las antiguas 
propiedades de la diócesis lucense. Entre los privilegios concedidos fi-
guraba que el obispo ejerciese como señor territorial y jurisdiccional de 
la ciudad. Tras esta donación vendrían otras muchas en beneficio de la 
Iglesia y, sobre todo, la orden benedictina. Con ellas se perseguía un do-
ble propósito: por un lado, terminar de desmantelar la vieja estructura 
territorial que aún pudiera permanecer de los comitatus de la época vi-
sigoda; por otro, repoblar unas tierras que habían quedado yermas tras 
la ocupación musulmana, y que tras su reconquista habían pasado a ser 
de titularidad realenga. El territorio comenzaba a estructurarse —resti-
tuyendo en ocasiones demarcaciones que antaño habían tenido entidad 
propia— en base a señoríos de carácter laico, monástico o eclesiástico. 
De este modo, a finales del siglo XII, quedaría conformada en gran me-
dida una estructura territorial que permanecería inalterable hasta que 
se decidiese la total supresión de los señoríos, decretada por las Cortes 
de Cádiz en las primeras décadas del siglo XIX. Así, a lo largo de aproxi-
madamente siete siglos, se mantendría estable una división territorial 
que además de condicionar el vasallaje de sus habitantes fijaba su vin-
culación al lugar de residencia, determinaba las rentas y tributos que 
debían satisfacer y obligaba al pago de diezmos a la iglesia parroquial.

A pesar de la relevancia administrativa que tuvo esta división terri-
torial de cotos y señoríos, no siempre tenemos constancia documental 
de cuál pudo ser su origen histórico. En el caso concreto del arcipres-
tazgo de Amandi —actual concello de Sober— no se han conservado 
fuentes fiables que atesoren el momento y los pormenores de cómo ni 
cuándo se constituyeron sus principales cotos. No existen documentos 
que nos informen sobre los privilegios en un principio concedidos, pero 
todo hace suponer que el territorio en el siglo X pertenecía íntegramente 
a titularidad realenga. También es muy probable que tras el restable-
cimiento de la sede diocesana en la ciudad de Lugo, y los privilegios 



37

otorgados por Alfonso III, su hijo Ordoño II ampliase la medida con 
la concesión al obispo de Lugo de un coto redondo ubicado al sur de la 
provincia de Lugo, en la ladera norte del río Sil: el coto de Amandi. Este 
territorio era conocido y valorado desde los tiempos de la ocupación 
romana por la calidad de sus viñedos. Muy probablemente este fuese el 
origen del arciprestazgo y de ahí que tomase su denominación genérica.

A comienzos del siglo XII, el territorio que abarcaba el arciprestazgo 
de Amandi estaba organizado en cinco grandes cotos, de los cuales solo 
el coto de Sober pertenecía a un señorío laico. Los demás correspon-
dían a señoríos eclesiásticos o de abadengo, con jurisdicción exclusiva 
en asuntos canónicos, pero sin competencias en la jurisdicción civil o 
criminal. A este coto eclesiástico de Amandi que hemos mencionado 
hay que añadir los que pertenecían a señoríos de abadengo; en total eran 
tres, dos tenían la consideración de «coto redondo», Doade y Lobios, 
que pertenecían respectivamente a San Vicente del Pino y San Paio de 
Antealtares, y la mayor parte del terrotorio pertenecía al monasterio de 
San Esteban de Ribas del Sil.

COTO
DE SOBER

Arroxo

Refoxo

COTO REDONDO
DE LOBIOS

Lobios
COTO REDONDO

DE AMANDI

Amandi

COTO REDONDO
DE DOADE

Doade

JURISDICCIÓN
DE DOADE

Santa Mariña
do Monte

Noceda

Penela

Gullade

Guntín

Piñeira
Distriz

Marcelle

Gundivós

Bulso

Pinol

Barantes
Bolmente

SEÑORÍO DEL MONASTERIO
DE SAN ESTEBAN DE RIBAS DE SIL

Figueiroá

Liñarán

NeirasMillán

Rosende

Anllo
San Martiño

Anllo
Santo Estevo

Vilaescura

Canabal

Acedre

Cangas

Espasantes

Sios
Serode

Deade
COTO DE MOREDA

COTO REDONDO
DE FRONTÓN

Frontón

POBRA DO BROLLÓN

Villamarín
Rozabales

Vilachá

Linares

Límite actual del Concello de Sober
Cotos redondos y señoríos de Sober
Posesiones del Couto Vello de la Casa de Lemos
Cotos del monasterio de Santa María de Meira

Santiorxo

Brosmos

Proendos

TIERRAS DE REALENGO

TIERRAS DE REALENGO

Portizó

COTO VELLO
DE LA CASA DE LEMOS

TIERRAS DE REALENGO

Demarcaciones territoriales en el sur de la provincia de Lugo en el siglo XII, con los diferentes 
señoríos jurisdiccionales que estaban presentes en ese momento.



38

También la ribera de Doade, que se extiende a lo largo de la cuenca 
del río Sil, era en el siglo X una región codiciada por la calidad de sus 
caldos y viñedos. La primera mención que tenemos del coto redondo 
de Doade se remonta al año 1085, y hace referencia a una sentencia del 
ministro mayor del reino de Galicia, exigiendo se cumpliese un decreto 
dado anteriormente por el rey Alfonso VI, en el que ordenaba que los 
vasallos del distrito y lugar de Doade pagasen la martiniega al monaste-
rio de San Vicente del Pino, en Monforte, al igual que lo hacían los ve-
cinos de la villa de Monforte de Lemos. Con esta medida el rey Alfonso 
VI validaba el coto de Doade y lo donaba a los monjes benedictinos de 
San Vicente, concediéndoles la jurisdicción eclesiástica pero reservando 
para sí la jurisdicción civil y criminal. Dos siglos más tarde, en 1290, el 
papa Nicolás IV confirmaría la donación de la iglesia de San Martín de 
Doade al monasterio de San Vicente de Monforte, con la reserva de los 
frutos necesarios para el sustento del vicario de la parroquia.2

Un proceso similar se daría en el caso del coto redondo de Lobios, 
donado por Alfonso VI al monasterio benedictino de San Paio de Ante-
altares. Tanto el coto de Amandi como los de Doade y Lobios se carac-
terizaban por ser terrenos de cierta uniformidad geográfica, sin barreras 
naturales como pudieran ser ríos caudalosos o desniveles que resultasen 
infranqueables. Estaban considerados señoríos territoriales, cuyos titu-
lares eran respectivamente el Cabildo de la catedral de Lugo, el monas-
terio de San Vicente del Pino de Monforte y el monasterio de San Paio 
de Antealtares de Santiago de Compostela. Los bienes y rentas de estos 
territorios eran gestionados a través de granjas y prioratos dependientes 
de las casas madre. En Doade sería un priorato el encargado de recaudar 
las rentas de los foros correspondientes al coto, y en Amandi sin em-
bargo era una «granja». Asimismo, en el siglo XII, en el coto de Lobios 
se fundaría una abadía femenina dependiente de la casa madre de San 

2	 Mancio de Torres: Libro de registro de escrituras del monasterio de San Vicente del Pino en 
Monforte de Lemos, 1613, folio 110.



39

Paio, con igual cometido de gestionar las rentas y propiedades pertene-
cientes al señorío.

Esta división territorial en grandes cotos, con perímetros bien deli-
mitados y pertenecientes a un señorío, no eran en sí mismos propieda-
des  exclusivas de un único titular, pues dentro de ellos podían albergar 
también otros cotos de menor tamaño, pertenecientes a diferentes titu-
lares. Estos cotos redondos de menor tamaño a veces se reducían a sim-
ples casares labriegos con sus fincas y heredades anejas. Muchos eran 
propiedades particulares de campesinos o de ricohombres afincados en 
la zona. En ocasiones estas propiedades aisladas podían pasar a formar 
parte del patrimonio de algún monasterio vía legado testamentario, y 
ser intercambiadas más tarde si se daban las circunstancias apropiadas. 
Así, por ejemplo, el abad del monasterio de San Vicente del Pino inter-
cambió con la abadesa de San Julián de Lobios una serie de propiedades 
en el año 1292, de tal forma que las monjas dieron todo cuanto poseían 
en Vilachá de Doade, más el casal de Freixo en Marcelle, y a cambio 
recibieron el casal de Lamas en Bulso y el casal de Sanmil en Santa Cruz 
de Brosmos.

La política de cesión de cotos y privilegios que había emprendido 
la realeza en torno al siglo X adquiría su máxima expresión en los si-
glos XI y XII, extendiéndose a toda la geografía del interior lucense. Los 
principales beneficiarios fueron las órdenes religiosas y sus monaste-
rios. Como ya se ha comentado, el de mayor presencia territorial en el 
arciprestazgo de Amandi fue el monasterio de San Esteban de Ribas del 
Sil, ubicado al otro lado de la cuenca del río Sil.

Los benedictinos de San Esteban del Ribas adquirieron protagonis-
mo en toda la región a raíz de una disposición de Ordoño II de León, 
de fecha 12 de octubre de 921, por la que autorizaba a su abad Franquila 
la reconstrucción del antiguo cenobio, concediéndole además nume-
rosas propiedades distribuidas por un vasto territorio que se extendía 
por ambas márgenes del río Sil. A finales del siglo XII, sin que se tenga 
certeza del año exacto, el rey Alfonso IX añadiría nuevas haciendas al 



40

patrimonio de San Esteban, entre las que figuraban las iglesias de Santa 
María de Proendos, San Salvador de Neiras, San Martín de Anllo, San 
Esteban de Anllo, San Miguel de Rosende y San Martín de Liñarán, co-
rrespondientes al arciprestazgo de Amandi. Pocas décadas más tarde, a 
comienzos del siglo XIII, surgieron una serie de conflictos entre el abad 
del monasterio de Ribas del Sil y el conde Gonzalo Núñez de Lara, po-
deroso ricohombre próximo al rey, el cual exigía le prestasen servicio los 
vasallos comprendidos en dichas feligresías.

Las competencias territoriales del monasterio de Ribas del Sil, in-
cluyendo la jurisdicción eclesiástica, eran realmente amplias y, además, 
debido a diferentes privilegios concedidos, tenían asignada la recauda-
ción de ciertas rentas y tributos. Otro tanto podríamos decir en relación 
al conde Gonzalo Núñez. Este llegaría a ser un destacado representante 
de los poderosos linajes de los Lara y de los Traba, con notable presencia 
en los reinos de Galicia, de León y de Castilla, pues fue hijo de Nuño 
Pérez de Lara y de Teresa Fernández de Traba, la cual, tras enviudar, se 
convertiría en amante y posterior esposa del rey Fernando II de León. 
Por tanto, Gonzalo Núñez de Lara sería hermanastro del futuro Alfonso 
IX de León, y a partir de 1180 por decisión de este llegaría a ejercer el 
gobierno territorial en varias tenencias, entre las que se encontraba la 
de Alba de Tormes, y comendador de otras diferentes plazas en el Reino 
de Galicia, como las de Sarria, Limia, Trastámara o la Tierra de Lemos. 
Las competencias que tenía asignadas el conde le facultaban para admi-
nistrar sus territorios en representación del rey, pero en ningún caso le 
otorgaban atribuciones concretas para ejercer la jurisdicción ordinaria o 
criminal, competencia esta que seguía estando reservada exclusivamen-
te a los funcionarios designados directamente por el propio monarca.

Eran tiempos en que la codicia de poder territorial focalizaba toda 
la política de los reinos cristianos, en detrimento de la lucha contra el 
enemigo común que eran los ejércitos musulmanes. Las tensiones la-
tentes entre los seguidores del rey Alfonso VIII de Castilla y los de su 
primo Alfonso IX de León serían constantes en los años finales del siglo 



41

XII y la primera década del siguiente. Detrás afloraban los anhelos de las 
grandes familias nobiliarias, que perseguían un mayor protagonismo en 
la administración política y territorial de ambos reinos, el de Castilla 
y el de León. Las demandas de los principales representantes de la no-
bleza, como podían ser los miembros de la Casa de Lara, cada vez eran 
más exigentes y ambiciosas, máxime después del éxito propagandístico 
que supondría la victoria en la batalla de las Navas de Tolosa, a cuyo 
frente se situaron los reyes Alfonso VIII de Castilla, Pedro II de Aragón 
y Sancho VII de Navarra, pero no Alfonso IX de León, que fue el gran 
ausente. Junto al rey castellano combatirían importantes ricohombres 
y miembros de la nobleza señorial, como los Diego de Haro o Fernán 
Gutiérrez de Castro, y también obispos de la talla de Rodrigo Fernández 
de Rada, más tarde arzobispo de Toledo. Entre los seguidores de Alfon-
so VIII se encontraban también Fernando Núñez de Lara y su hermano 
Gonzalo. Este último, debido a los favores conseguidos de su hermanas-
tro Alfonso IX de León, había redoblado la presencia de la casa de Traba 
en la Galicia del interior, llegando a ser gobernador de varias plazas en 
la provincia de Lugo, entre ellas la villa de Monforte y sus posesiones del 
valle de Lemos.

Sin embargo, la pugna latente y soterrada que existía entre los re-
yes de Castilla y de León llevaría a este último a revisar sus antiguas 
alianzas. Entre otras medidas dio por finalizada su relación con Gonzalo 
Núñez de Lara, y con ánimo de fortalecer y consolidar sus posesiones 
en el Reino de Galicia nombraría mayordomo mayor a Pedro Fernán-
dez de Castro, apodado el Castellano, perteneciente al importante linaje 
de los Castro, rivales directos tanto de la Casa de Traba como de los 
Lara. De este modo, el rey Alfonso IX marcaba distancias con la casa 
de Lara y limitaba sus privilegios en las tierras de Lemos, incluidas sus 
posesiones en el arciprestazgo de Amandi. De ahí que en el pleito con 
los monjes del monasterio de Ribas del Sil se inclinase por favorecer 
a los benedictinos en detrimento de Gonzalo Núñez de Lara. El abad, 
alegando que el conde abusaba de su privilegiada posición, había pre-



42

sentado una demanda ante el monarca. Argumentaba que era infunda-
da su exigencia de que los vasallos de las parroquias que el monasterio 
poseía en el arciprestazgo de Amandi en régimen de señorío tuviesen 
obligación de prestarle servicio al conde en sus dominios y posesiones. 
El pleito, finalizada su fase de instrucción he informado previamente el 
monarca de los pormenores, sería visto para sentencia por Alfonso IX, 
que era quien en última instancia tenía potestad para dictaminar sobre 
el caso. Así, el 13 de enero de 1218, fallaba que en ningún caso, ya fuese 
el conde Gonzalo Núñez u otro ricohombre de sus reinos, se inquietase 
«a las dichas iglesias para servicio alguno, sino que el monasterio de San 
Esteban quedará en ese derecho de lo que tiene adquirido según nuestra 
indagación y lo que también obtuvieron del tiempo de mi abuelo el em-
perador, porque no quiero cambiar los buenos acuerdos sino mejorar 
los malos».3

Previamente, a comienzos de la segunda década del siglo XIII, el rey 
Alfonso IX había introducido cambios en su política territorial, dando 
mayores prerrogativas a sus hombres de confianza y recompensándoles 
por sus servicios y la lealtad mostrada. La Casa de Castro iría ganando 
de este modo reconocimiento e importantes posesiones en tierras del 
Bierzo. Un siglo más tarde, en tiempos de Alfonso XI de Castilla, otro 
Pedro Fernández de Castro, conocido como el de la Guerra, sustituía a 
Álvar Núñez Osorio como hombre de confianza del rey.

Álvar Núñez Osorio, miembro de una de las más añejas e ilustres 
familias de la nobleza gallega, había desempeñado los más importantes 
cargos en relación con la Corona, siendo, entre otros, mayordomo ma-
yor, justicia mayor de la Casa del Rey y pertiguero mayor de Santiago. El 
rey le había concedido el título de conde de Trastámara, Lemos y Sarria, 
pero tras caer en desgracia muere asesinado en 1329, por orden expre-
sa del propio monarca. Le sucedería en el cargo Pedro Fernández de 

3	 Emilio Duro Peña: El monasterio de San Esteban de Ribas de Sil. Colección diplomática. 
Instituto de Estudios Orensanos «Padre Feijoo», Orense, 1977, p. 262.



43

Castro, el de la Guerra, quien se convertiría en el nuevo hombre fuerte 
y de máxima confianza para Alfonso XI. En 1332, en reconocimiento a 
su lealtad, le cedería un extenso territorio en torno al valle de Lemos, 
incluyendo la propia villa de Monforte. En 1523, en una demanda inter-
puesta en la Chancillería de Valladolid por D. Álvaro Osorio y su mujer 
Dª Beatriz de Castro, Condes de Lemos, se menciona dicha concesión:

«El Señor Rey Don Alfonso el Onceno, con la Señora Reina Doña Ma-
ría, su mujer, por su privilegio rodado4, hicieron gracia y merced a Don 
Pedro Fernandez, su Mayordomo Mayor y Pertiguero Mayor de la Tie-
rra de Santiago, de la Villa de Monforte de Lemus, para que la hubiese 
por juro de heredad para él y los que de él viniesen, con todos sus tér-
minos, montes, fuentes, ríos, paños, aguas corrientes y estantes, entra-
das y salidas, y con todas sus pertenencias, Señorío y Justicia, y con los 
pechos, rentas y derechos que Su Majestad había y debía haber, y que 
todos los vecinos y moradores le recibiesen por su Señor y obedecieren 
y cumpliesen sus cartas y mandatos y le recudiesen con todas las rentas, 
pechos y derechos, etc.» 

Cuatro años más tarde, en 1336, el monarca le concedería la merced 
de incorporar a los estados de la casa de Lemos otro vasto territorio, si-
tuado esta vez al sur del río Cabe, al que denominaron Couto Novo para 
diferenciarlo del anteriormente concedido, que quedaría con la deno-
minación de Couto Vello. En el mismo documento del pleito que hemos 
comentado más arriba queda recogida esta cesión:

«En 23 de marzo, año de 1336, los mismos Señores Reyes, con el Señor 
Infante Don Pedro, su hijo, por otro privilegio rodado, hicieron gracia, 

4	 Privilegio rodado: gracia concedida por el rey a un particular, por el que se le concedían 
una serie de ventajas y privilegios excepcionales. El nombre proviene de que en el docu-
mento original, a continuación de la fecha, se formaba una rueda, con la firma y el sello 
del rey en el centro y a continuación las firmas del mayordomo mayor y otros altos cargos 
de la Corona. 



44

merced y donación al referido Don Pedro Fernández de Castro del lu-
gar del Burgo de Caldelas, con toda su Tierra de Caldelas, y la Puebla de 
Valdeorres, con su alfoz, y con sus tilleros, según más cumplidamente 
lo solía haber el Infante Don Phelipe, su tío.
Además, le dieron y donaron los Broznos, que son en tierra de Lemus, y 
le hicieron donación de dichos lugares libremente, con todas sus aldeas, 
términos y alfoces, montes, ríos y fuentes, pastos, entradas y salidas, y 
con todos sus derechos y pertenencias, cuantas habían y haber debían, 
así de hecho como de derecho, con todos los pechos, rentas y derechos 
que Su Majestad había y debía haber en cualquiera manera, y mandó 
a los Concejos del Burgo y de Caldelas, Puebla de Valdeorres y de los 
Broznos, y a todos los vecinos y moradores de los dichos lugares, y de 
sus aldeas y alfoces, y de sus términos que entonces eran y fuesen de 
allí adelante, que le recibieren y hubiesen por Señor y le recudieren con 
todos sus pechos, rentas y derechos, etc.»5

El Couto Novo de los Broznos, o Brosmos, comprendía la mayoría 
de las parroquias que hasta entonces habían formado parte del monas-
terio de San Esteban de Ribas de Sil, a las que habría que añadir las que 
allí tenía Álvar Núñez Osorio, posesiones que habían revertido a la Co-
rona tras su muerte.

Como hemos visto, en 1332 el rey Alfonso XI instituía a Pedro Fer-
nández de Castro Mayordomo Mayor, cargo que suponía la máxima 
distinción dentro de la Corte, al tiempo que le nombraba primer señor 
jurisdiccional de los Estados de Lemos, con facultad para designar en la 
villa de Monforte al alcalde mayor y juez territorial. Con esta medida se 
emprendía un proceso de innovadores cambios en la administración de 
justicia, de tal forma que, a partir de entonces, serían los señores terri-
toriales los responsables de elegir a los funcionarios públicos encarga-

5	 Pleito de Don Ginés Fernando Ruiz de Castro, Conde de Lemus y Marqués de Sarria, con el 
Concejo y Hombres-buenos, vecinos del Cotonuevo de los Broznos, Reyno de Galicia, sobre 
diferentes contribuciones y paga de atrasos que se están debiendo. Real Chancillería de 
Valladolid. Siglo XVIII, sin lugar ni fecha de impresión. Biblioteca Foral de Bizkaia.



45

dos de impartir justicia, si bien actuando siempre en representación del 
rey. De este modo a comienzos del siglo XV el arciprestazgo de Amandi 
quedaba ya definitivamente dividido en señoríos jurisdiccionales con 
competencias en la administración de justicia civil o canónica, según 
fuesen de titularidad laica o eclesiástica, resolviendo los asuntos ordina-
rios y criminales en función de cada caso; señoríos jurisdiccionales que 
se mantendrían vigentes y operativos por espacio de casi cuatro siglos.

A comienzos del siglo XIX, tras las resoluciones de las Cortes de Cá-
diz, se dispondría que los señoríos territoriales y solariegos pasasen a 
ser considerados propiedades particulares, pero los señoríos jurisdic-
cionales sin embargo debían quedar incorporados a la nación conforme 
al artículo primero del decreto de 6 de agosto de 1811. Asimismo, según 
ese mismo decreto, quedaba abolida toda condición de vasallo y vasalla-
je originados a título jurisdiccional, ya se tratase de prestaciones reales 
o personales. También quedaban revocados «los privilegios llamados 

JURISDICCIÓN
DE SOBER

Proendos

Arroxo

Refoxo

COTO REDONDO
DE LOBIOS

Lobios
COTO REDONDO

DE AMANDI

Amandi

COTO REDONDO
DE DOADE

Doade

JURISDICCIÓN
DE DOADE

Sindrán

JURISDICCIÓN
DE SOBER

JURISDICCIÓN
DE SOBER

Toldaos

MONFORTE DE LEMOS

JURISDICCIÓN
COUTO VELLO

JURISDICCIÓN
COUTO VELLOSeoane

Ribasaltas

Reigada

Caneda

Santa Mariña
do Monte

Noceda

Penela

Gullade

Guntín

Piñeira

Distriz

Mañente

A Vid

Marcelle

JURISDICCIÓN
COUTO NOVO

COUTO
NOVO

Gundivós

Bulso

Pinol

Barantes
Bolmente

JURISDICCIÓN
COUTO NOVO

Figueiroá

Liñarán

Neiras

JURISDICCIÓN
COUTO NOVO

Millán

Rosende

Anllo
San Martiño

Anllo
Santo Estevo

Vilaescura

Canabal

JURISDICCIÓN
COTO DE MOREDA

Acedre

Cangas

Espasantes

Sios
Serode

Deade

Ferreira

Pantón

Moreda
Castillón

COTO DE EIRÉ

San Miguel
de Eiré

JURISDICCIÓN
DE CHOUZÁN

Vilar de Ortelle

Chouzán

Beascos

JURISDICCIÓN
COTO DE MOREDA

COTO REDONDO
DE POMBEIRO

Pombeiro COTO REDONDO
DE FRONTÓN

Frontón

JURISDICCIÓN
POBRA DO BROLLÓN

Villamarín
Rozabales

Vilachá

Linares

Brence

Pinel

Chavaga

Castroncelos

Pobra de BrollónFornelas Salcedo

JURISDICCIÓN
COUTO VELLO

Límite actual del Concello de Sober

Cotos redondos y jurisdicciones en Sober

Límites de la jurisdicción del Couto Novo

Santiorxo

Brosmos

Demarcaciones territoriales en el sur de la provincia de Lugo a comienzos del siglo XV, con los 
diferentes señoríos jurisdiccionales que operaban en ese momento.



46

exclusivos, privativos y prohibitivos que tengan el mismo origen de se-
ñorío, como son los de caza, pesca, hornos, molinos, aprovechamientos 
de aguas, montes y demás, quedando al libre uso de los pueblos, con 
arreglo al derecho común y a las reglas municipales establecidas en cada 
pueblo». El texto del último artículo del decreto dice literalmente: «En 
adelante nadie podrá llamarse señor de vasallos, ejercer jurisdicción, 
nombrar jueces ni usar de los privilegios y derechos comprendidos en 
este decreto».6 Así, pues, a partir de agosto de 1811 los corregidores, al-
caldes mayores, merinos y demás justicias locales que habían sido nom-
brados en sus jurisdicciones por los señores territoriales debían cesar 
inmediatamente en sus cargos, siendo desde entonces nombrados por 
la administración del Estado.

6	 Joaquín Escriche: Diccionario razonado de legislación y jurisprudencia. París, Librería de 
Rosa, Bouret y Cía, 1854, p. 1458.



47

capítulo iii

la aplicación de la justicia
audiencias, jueces y tribunales

A comienzos de la Edad Moderna, tanto los señoríos territoriales del ar-
ciprestazgo de Amandi como sus ámbitos jurisdiccionales habían que-
dado perfectamente definidos, ya fuese en la esfera de la administración 
civil como de la eclesiástica.

El arciprestazgo estaba compuesto por veintidós parroquias, la ma-
yoría comprendidas en la jurisdicción del Couto Novo, señorío del con-
de de Lemos. Sin embargo en parroquias como la de San Esteban y San 
Martiño de Anllo, así como en la de Bolmente, el señorío secular del 
conde era compartido con el eclesiástico del monasterio de Ribas de Sil, 
quienes tenían también atribuciones en la jurisdicción ordinaria. El res-
to del Couto Novo era exclusivamente de señorío secular del conde de 
Lemos, de quien dependía su jurisdicción ordinaria. En total eran once 
las parroquias bajo este régimen, a saber: Barantes, Brosmos, Bulso, Fi-
gueiroá, Gundivós, Liñarán, Millán, Neiras, Pinol, Rosende y Santiorxo.

Por otra parte, las parroquias de Canabal y Vilaescura eran asimis-
mo señorío secular del conde de Lemos pero, aunque pertenecían al 
arciprestazgo de Amandi, estaban incluidas en la jurisdicción ordinaria 
de Moreda, del otro lado del río Cabe.

Dentro del arciprestazgo, las excepciones al poder territorial del 
conde de Lemos eran los cotos redondos. El de Amandi dependía del 



48

Cabildo de Lugo, probablemente como señorío secular concedido por 
Ordoño II a comienzos del siglo X; el de Doade era un señorío eclesiásti-
co dependiente del monasterio de San Vicente del Pino de Monforte de 
Lemos; y el de Lobios, también señorío eclesiástico, pertenecía al con-
vento benedictino de San Paio de Antealtares, en Santiago de Compos-
tela. Estas tres parroquias, enclavadas en cotos redondos, constituían 
en sí mismas jurisdicciones independientes, facultadas para nombrar 
juez y alguacil, con potestad para atender asuntos ordinarios pero no 
los delitos de sangre.

Por último, las parroquias de Arroxo, Proendos y Refoxo eran parte 
del señorío secular del conde de Amarante, quien ejercía la jurisdicción 
ordinaria en su ámbito de actuación.

En cualquier caso, cada señorío territorial con competencias en 
la jurisdicción ordinaria era quien estaba capacitado para designar a 
jueces, alcaldes mayores, alguaciles y demás funcionarios públicos, en 

COTO DE SOBER

S.S. y J.O.
Conde de
Amarante

COTO
REDONDO
DE LOBIOS

S.E. y J.O.
San Paio

Antealtares

COTO REDONDO
DE AMANDI

S.E. y J.O.
San Vicente del Pino

COTO REDONDO
DE DOADE

COTO REDONDO
DE DOADE

JURISDICCIÓN
COUTO VELLO

JURISDICCIÓN
COUTO NOVO

COUTO
NOVO

Gundivós

Bulso

Pinol

Barantes

S.E., S.S. y J.O.
Conde de Lemos

Monasterio Ribas del Sil

JURISDICCIÓN
COUTO NOVO

Figueiroá

Liñarán

Neiras

JURISDICCIÓN
COUTO NOVO

S.S. y J.O.
Conde Lemos

JURiSDICCIÓN COUTO NOVO

Señorío Mixto en las parroquias de
San Martiño, Anllo y Bolmente

S.S. y J.O.
Conde de Lemos

JURISDICCIÓN
DE MOREDA

JURISDICCIÓN
POBRA DO BROLLÓN

JURISDICCIÓN
COUTO VELLO

Límite del Concello de Sober                     Cotos redondos y jurisdicciones                        Límite de la jurisdicción del Couto Novo

Santiorxo

Brosmos

S.S. y J.O.
Cabildo de Lugo

JURISDICCIÓN
DE MOREDA

S.E. = Señorío eclesiástico
S.S. = Señorío Secular
J.O. = Jurisdicción ordinaria

S.S. y J.O.
Conde de Lemos

División administrativa del arciprestazgo de Amandi a comienzos de la Edad Moderna, con los 
diferentes señoríos territoriales y jurisdiccionales que operaban en ese momento.



49

quienes recaía la responsabilidad de velar por la correcta administra-
ción de la justicia en representación de su señor territorial, y este, a su 
vez, en nombre del rey.

El término jurisdicción proviene de la expresión latina ius dicere o 
iurisdictione (decir el derecho), y no de iuris ditione (dominio de la ley) 
como algunos estudiosos del derecho sugirieron en su día, pues la juris-
dicción no llevaba consigo implícito la posibilidad de formalizar leyes 
sino tan solo de aplicarlas a los casos particulares. Para ello, el señor 
territorial designaba personas a las que, en nombre del rey, les confe-
ría tanto la autoridad para desempeñar su función (auctoritas) como la 
potestad necesaria para ejercerla (potestas), lo que conllevaba aparejada 
la facultad legítima de usar en caso necesario la coacción y el uso de la 
fuerza, pues sin esa prerrogativa difícilmente podría ejercerse la justicia. 
Los nombramientos adquirían legitimidad y eran avalados y validados 
por los privilegios otorgados al señor territorial por la Corona, tenien-
do el mismo efecto que si fuesen designados por el propio monarca en 
última instancia.

La auctoritas que legitimaba el ejercicio jurisdiccional era conocida 
como facultad de imperio, o dicho con otras palabras: el poder necesa-
rio que se requería para imperar o mandar. No solo los jueces tenían el 
imperio o mando que les era imprescindible para dictaminar sobre los 
asuntos que eran de su incumbencia, sino que también tenían todo el 
poder que les era indispensable para ejecutar y llevar a efecto sus de-
cisiones y sentencias de acuerdo con su parecer, y siempre conforme a 
derecho según las leyes vigentes.

La facultad de imperio, en este sentido, se dividía en mero y en mixto. 
El Diccionario de Autoridades define el mero imperio como «el absoluto 
poder que reside en el Príncipe sobre sus vasallos», o sea, la potestad 
que tenía el soberano, y por delegación ciertos señores o magistrados, de 
imponer la pena de muerte a los delincuentes con delitos de sangre. Por 
contra, el mixto imperio, era «la jurisdicción comunicada por el Príncipe 
al Señor de vasallos o a los Magistrados, para juzgar las causas y castigar 



50

los delitos, imponiéndoles la pena corporal correspondiente».7 En otras 
palabras, el mero imperio resolvía las cuestiones criminales y asuntos de 
mayor gravedad y el mixto imperio entendía en todos aquellos casos que 
afectaban a causas civiles y delitos comunes.

Tanto en el Couto Novo como en los cotos de Amandi, Doade y Lo-
bios, el mero imperio era por atribución real competencia exclusiva del 
conde de Lemos y, por delegación de este, del juez o alcalde mayor de la 
villa de Monforte, quien en audiencia pública entendía de todos aque-
llos asuntos que por su gravedad podían acarrear sentencias de pena de 
muerte o amputación de miembros. En el coto de Sober era el conde 
de Amarante quien poseía el mero imperio. Esto era así para todo el 
ámbito del arciprestazgo. Sin embargo, cuando se trataba de delitos co-
munes o de la jurisdicción ordinaria, cada señorío nombraba de manera 
independiente sus propios jueces y merinos, con atribuciones de mix-
to imperio en sus audiencias territoriales. Así, por ejemplo, el tribunal 
competente en la jurisdicción de Lobios era designado por la abadesa 
del monasterio de San Paio, del mismo modo que lo hacía el conde de 
Amarante para la de Sober.

El nombramiento de oficios públicos para el ejercicio de la admi-
nistración de justicia era formalizado normalmente por carta sellada 
y rubricada por el señor jurisdiccional. Con ella el designado para el 
cargo adquiría legitimidad para el desempeño de sus funciones. El pro-
cedimiento seguía la fórmula tradicional empleada por la Corona en el 
nombramiento de los oficiales reales, cuya práctica se remontaba a los 
tiempos de Alfonso X el Sabio, y que este dejaría establecida en las Siete 
Partidas, donde aparece la siguiente misiva a modo de ejemplo:

«Don Alfonso por la gracia de Dios, Rey de Castilla, etc., al concejo y 
a los alcaldes y a los hombres buenos de Sevilla, salud y gracia. Sabed 
que yo os envío por vuestro alcalde a Ferrán Mateos, que es buen hom-

7	 Diccionario de Autoridades: Entrada de la voz “Imperio”, Tomo IV. Madrid, 1734.



51

bre; y sabedor de que entiendo que es bueno para vos le otorgué libre 
poderío para oír y deliberar y juzgar según fuere de derecho todos los 
pleitos y las contiendas que acaeciere entre los hombres en Sevilla y en 
su término, y quiere sean pleitos de justicia, de sangre o de otra razón 
cualquiera que sea. Donde os mando a vos que lo recibáis por vuestro 
juez y que lo obedezcáis en todas las cosas que fuere a su oficio.»8

De un modo similar a como sucedía con estos nombramientos rea-
les, el señor territorial expedía los títulos necesarios en personas de su 
confianza, para cubrir en cada caso los cargos de su jurisdicción local. 
La duración de los empleos no siempre estaba preestablecida, pero en 
ningún caso era vitalicia. Jueces, merinos, tenientes o alcaldes solían 
desempeñar su cargo por espacio de tres años, aunque en determinadas 
circunstancias su permanencia quedaba supeditada a la voluntad del se-
ñor. Un ejemplo de cómo se procedía en el relevo de juez ordinario lo 
encontramos en el que se produjo en 1776 en la jurisdicción de Sober, 
que dependía del condado de Amarante.

En aquel momento el conde de Amarante era Domingo Gayoso de 
los Cobos. Al finalizar ese año el trienio del juez vigente, el conde desig-
nó como su sucesor a Tomás Antonio Carnero, vecino de Villastrille, en 
la parroquia de Proendos. Para ello le remitió una carta en la que, tras 
un extenso encabezamiento, donde se enumeraban todos sus antepasa-
dos, títulos, posesiones y privilegios, comunicaba el nombramiento en 
los siguientes términos:

«Digo que por cuanto me hallo señor y poseedor, como va dicho, de la 
fortaleza de Ferreira y palacio de Sober, solar antiquísimo del ilustre 
linaje de los López de Lemos, situada en la provincia de Lugo de este 
reino dicho de Galicia, tocarme y pertenecerme, como dueño jurisdic-

8	 Alfonso X el Sabio: Siete Partidas. Tercera Partida, Título XVIII, Ley VII. En qué manera 
debe ser hecha la carta cuando el rey envía a algún adelantado o juzgador a alguna tierra. 
Salamanca, 1555, p. 89.



52

cional mayor de la nominada fortaleza y palacio y jurisdicción expre-
sada de Sober, poner en ella persona que administre justicia, en uso 
de ello, y por haber servido su trienio el actual juez Pedro Martínez, 
atendiendo a la suficiencia, entereza y buenas costumbres de vos, D. 
Tomás Carnero, vecino de la feligresía de Proendos según que de ello 
me hallo informado, usando del derecho y regalías que en este caso me 
competen en continuación de mis progenitores, señores que han sido 
de las conmemoradas fortaleza y palacio, os creo y elijo por tal juez 
ordinario de la referida jurisdicción de Sober, con todos los cotos que 
comprende en sus términos, por el ordinario de la ley y el de mi vo-
luntad; y a efecto de que podáis administrar justicia en la mencionada 
jurisdicción y sus partidos, os doy y confiero todas las facultades que 
en mí residen, poder y jurisdicción necesaria, la misma que tuvieron y 
de que han usado en provisiones iguales mis nobles ascendientes en sus 
tiempos respectivos de inmemorial a esta parte, a fin y efecto de que 
podáis conocer y conozcáis de todas las causas civiles y criminales, mo-
vidas y por mover, demandando y defendiendo, y oyendo a las partes y 
substanciando unas y otras causas hasta en sentencia definitiva, otor-
gando las apelaciones de derecho, haciendo el apeo y reconocimiento 
de marcos y mojones de la jurisdicción como todo juez es obligado en 
su trienio, y obrando siempre con arreglo a las leyes de estos reinos, 
con tal que antes de posesionaros preceda la solemnidad del juramento 
que al asunto corresponde, y el abono necesario; y además, no llevaréis 
ni permitiréis se lleven por el escribano y ministros salarios algunos a 
las viudas y huérfanas pobres, iglesias, hospitales y más que gocen de 
este privilegio. Y mando a todos mis vasallos y más a quien toque os 
guarden la obediencia que como a tal juez os es debida, y de la misma 
manera todas las preeminencias, franquezas y libertades que a los más 
que obtuvieron dicho empleo les han sido guardadas y que se contri-
buían con los derechos y emolumentos prevenidos por el real arancel, 
sin hacer lo contrario en manera alguna que sea. En testimonio de todo 
lo cual y su mayor firmeza, mandé despachar a vuestro favor la pre-
sente carta de título firmada de mi mano, sellada con el de mis armas 
y refrendada de mi infrascrito secretario de cámara en mis casas de la 



53

ciudad de La Coruña, a nueve días del mes de marzo, año de mil sete-
cientos setenta y seis.»9

En definitiva, la carta de nombramiento confería temporalmente 
al juez ordinario poderes jurisdiccionales territoriales derivados de la 
auctoritas que poseía el conde en nombre del rey, autoridad que, a su 
vez, este había recibido previamente como privilegio concedido por el 
propio monarca.

En el ejercicio de su cometido, el juez no solo debía ceñirse a la le-
gislación vigente e interpretar la ley, sino que desempeñaba funciones 
de alcalde y regidor de sus territorios. De hecho, en muchas ocasiones 
la máxima autoridad jurisdiccional era el alcalde mayor, como sucedía 
en el caso del de Monforte de Lemos para los asuntos del Couto Novo. 
En el señorío de Sober, el tipo de intervenciones que el juez ordinario 
podía promover motu proprio eran, por ejemplo, ordenar a sus vecinos 
que plantase cada uno «cinco árboles en el sitio que se halla dispuesto 
por mi antecesor juez; poniéndolos a cordel y limpiando los que ya estén 
criados, dejándose a horca y pendón, asegurando la cerca con que se 
halla dicho plantío de manera que se halle defendido de ganados». Esta 
orden, en concreto, correspondía a un auto dictado por Tomás Carnero 
en la primavera de 1778 y, tres meses después, el juez emitía otro para 
los residentes de las parroquias de Arroxo y Refoxo, en el que advertía 
«a todos y cada uno in solidum dentro de seis días siguientes tengan la 
obligación de limpiar los caminos, y en especial la frontera o fronteras 
de cada dueño y sus propiedades, bajo la multa de seis reales en que les 
apercibo».10

Más allá de este tipo de disposiciones con asuntos domésticos y 
locales, la función de jueces y merinos en el arciprestazgo de Amandi 

9	 Nombramiento de juez ordinario en la jurisdicción de Sober (1776). Archivo privado de la 
Casa de Villastrille. Documento n.º 264.

10	Archivo particular Casa de Villastrille. Documento N.º 264, 1778.



54

consistía en atender los despachos y ordenanzas reales. En el período 
comprendido entre 1770 y 1780, por ejemplo, se recibieron un total de 
94 órdenes emitidas desde Madrid, de las que más de un tercio estaban 
relacionadas con el alistamiento de reclutas, reemplazos y directrices de 
índole castrense. Por entonces, Carlos III estaba inmerso en los prepa-
rativos del asedio a Gibraltar, que iniciaría finalmente en el verano de 
1779, y en la práctica gran parte de su política giraba en torno a la finan-
ciación de su iniciativa y el alistamiento de nuevos reclutas.

A pesar del evidente protagonismo que adquirió la campaña militar 
—con normas tan minuciosas como el lugar en que debían sentarse los 
curas cuando se celebraban los sorteos de reemplazo de quintas—, las di-
rectrices emitidas por la Corona tocaban asimismo otras cuestiones muy 
dispares, tal y como se refleja en los reglamentos de 1770 para los perío-
dos de veda de caza y pesca o la normativa sobre pastos privados y con-
cejiles, o las diferentes medidas que se tomaron en el año 1772 sobre las 
monedas de oro y plata, con la supresión de las antiguas de monedas de 
vellón. En otro orden de cosas, también se implementarían normas que 
regulaban la manera de vestir, la confección de sombreros o la prohibición 
«del uso de mantos y mantillas que no sean de seda y lana». A lo largo de 
aquella década, aproximadamente, los jueces del arciprestazgo de Amandi 
recibirían una media de quince nuevas directrices al año, excepto en los 
de 1774, 1775 y 1778, en que apenas si se emitieron unas pocas normas.

De Tomás Carnero, juez ordinario de la jurisdicción de Sober entre 
los años 1776 y 1779, aún se conservan numerosas cartas y peticiones 
remitidas por sus vecinos de las parroquias de Arroxo, Refoxo y Proen-
dos, así como también de los cotos de Toldaos y Sindrán, en los que 
era asimismo competente para impartir justicia, por formar parte de las 
posesiones territoriales vinculadas al coto de Sober del conde de Mace-
da. En ellas se planteaban cuestiones de todo tipo, como conflictos de 
vecindad por el uso del agua o por impago de rentas, o por derechos de 
propiedad y desavenencias en el reparto de herencias. Problemas que a 
veces revestían cierta dificultad desde el punto de vista procesal, como 



55

qué criterios debían seguirse a la hora de determinar las costas genera-
das en un pleito, cuestiones que en ocasiones requerían del dictamen 
externo de un abogado con mayor experiencia en las cuestiones técnicas 
de la legislación y del derecho, pues en la mayoría de los casos los jueces 
locales carecían de los conocimientos necesarios.

Tampoco los jueces del medievo, por lo general, se caracterizaron 
por sus conocimientos legislativos, ni tuvieron demasiado presente 
cuál podía ser la doctrina que perseguía el legislador en el momento 
de formular sus leyes. Sería a partir de la segunda mitad del siglo XIII, 
con el redescubrimiento del Digesto de Justiniano en la Universidad de 
Bolonia, cuando se empiece a valorar de una manera más exigente la 
formación jurídica que debían alcanzar los candidatos que aspiraban 
a desempeñar el oficio de juez o magistrado, pues la propia sociedad 
comenzaba a demandar una mayor precisión y regulación en sectores 
como podían ser los intercambios mercantiles o las relaciones comu-
nitarias, y ello hacía imprescindible un conocimiento más exhaustivo 
del derecho civil y penal. Así, a lo largo de la Edad Moderna, se irían 
ampliando los requisitos necesarios para desempeñar el cargo de juez 
ordinario en una jurisdicción, por ejemplo, como la del Couto Novo.

Tanto el Fuero Real como las Partidas de Alfonso X determinaban 
que el juez debía ser designado y aprobado en última instancia por el 
rey. En las Partidas, quedaría expuesta la doctrina que fijaba tanto las 
cualidades que debía tener el aspirante a juez como sus circunstancias 
personales y familiares. También se recogían los posibles motivos que 
le incapacitaban para el cargo. Así, por ejemplo, quedaban excluidos los 
candidatos que no dispusiesen de recursos económicos suficientes para 
acceder al cargo; los que no formasen parte de la religión cristiana; las 
mujeres, los siervos y los disminuidos psíquicos; los tullidos y enfer-
mos crónicos, y todo aquel que hubiese recibido la tonsura por parte 
de cualquier orden sagrada o sacerdotal. La edad mínima prevista para 
acceder a la judicatura era veinticinco años, la misma que determinaba 
la mayoría de edad.



56

La formación jurídica, pues, se fue imponiendo paulatinamente a 
partir de los Reyes Católicos y perfeccionándose a lo largo de la Edad 
Moderna. Con ella se buscaba unificar y centralizar las pautas que de-
bían prevalecer a la hora de administrar justicia en las posesiones de la 
Corona, incluidas las de ultramar. Los jueces y magistrados, sobre todo 
los de las Reales Audiencias y las Chancillerías, serían personas ya con 
una sólida formación en leyes. Sin embargo, en señoríos territoriales y 
jurisdicciones rurales de menor extensión, no era extraño encontrarse 
con funcionarios públicos iletrados y analfabetos, como por ejemplo el 
teniente de juez ordinario en el coto de Lobios a comienzos del siglo 
XVIII, Antonio Rodríguez, quien estuvo ejerciendo su cargo por espacio 
de tres años a pesar de no poder firmar sus propias resoluciones, por no 
saber escribir. En situaciones como esta, las cuestiones formales relati-
vas al oficio de juez tenían que ser suplidas por los propios escribanos 
del distrito que atendían en el asunto, o por abogados y procuradores de 
las partes implicadas, y si llegaba el caso y persistían las desavenencias, 
estas podían ser resueltas por vía de apelación ante los organismos su-
periores competentes.

Como ya se ha comentado, el mandato de los jueces y merinos abar-
caba un trienio, pero una vez concluido este debían permanecer resi-
diendo en el territorio de su jurisdicción al menos durante otros tres 
años, con objeto de someterse, si fuese preciso, a un procedimiento de-
nominado juicio de residencia, en el cual se determinaban las respon-
sabilidades en que hubiera podido incurrir durante el desempeño de 
su mandato. Así, pues, si un demandante consideraba que su caso no 
había sido atendido de manera correcta, el juez debía dar cuenta de su 
actuación ante una especie de tribunal de apelación. Lo mismo sucedía 
en el supuesto de que la queja procediese de la persona que había sido 
condenada. El juicio de residencia fue práctica habitual en la América 
hispana, sobre todo en los siglos XVII y XVIII, pero también se darían 
varios casos en el arciprestazgo de Amandi. Uno de ellos fue al que tuvo 
que someterse Tomás Carnero al finalizar su trienio.



57

Cuando ya habían transcurrido los tres años de su mandato como 
juez instructor en la jurisdicción de Sober, Tomás Carnero escribió una 
carta al conde de Amarante pidiéndole ser relevado en el cargo. Su es-
crito decía lo siguiente:

«Al Excmo. Sr. Conde de Ribadavia y Amarante

Señor:
Además de mi obligación, lo mucho que merecí a V.E. por todos res-
pectos, es causa motiva para representarle tener ejecutado el término 
trienal de esta su judicatura con que me ha favorecido para mayor hon-
ra, y que sabedores de ello algunos mal contentos solicitan con vivas 
ansias la ordinaria de hueco y residencia, que se me asienta despachada 
ya, con la que siendo así me veré precisado a su obedecimiento; y para 
que la administración de justicia en el pueblo no experimente atraso, lo 
remedia V.E. diputando otro que ejerza el empleo.
Esto, señor legítimo, no es escasearme de sacrificar mi persona y redu-
cido valimiento para complacer a V.E., sino bien precaver toda cuestión, 
quedando con deseos de sucesivos preceptos que puedan patentizar y 
acreditar mi gratitud, y siendo por ahora lo que se ofrece mortificar a 
V.E., ruego a nuestro señor conserve su vida en su mayor grandeza los 
años que quede, para amparo de estos sus vasallos de la jurisdicción de 
Sober.

Abril, 3 de 1779.

Sr. Excmo., besa la mano de Vuecencia este su más reservado y fiel va-
sallo.»11

En su carta, Tomás Carnero hacía mención al juicio ordinario de 
«hueco y residencia», en el que se le pediría que diera cuentas de su ges-
tión. Este era un riesgo que siempre estaba latente tras el desempeño de 
los oficios públicos. Y en este caso, efectivamente, durante su mandato 

11	Archivo particular Casa de Villastrille. Documento N.º 264, 1778.



58

hubo de reemplazarse a un soldado, vecino de San Andrés de Seguín, en 
el coto de Toldaos, para su incorporación a filas en el año 1778. Sin em-
bargo, al no presentar los censos de población a tiempo no fue posible 
su elección, por lo que Tomás Carnero sería sometido a juicio y conde-
nado a varios años de cárcel. Al frente del proceso, que se prolongó por 
varias semanas, estuvo D. Bernardo Taboada, coronel del Regimiento 
de Milicias de la ciudad de Lugo. En él, el acusado alegó que durante el 
tiempo de su mandato la jurisdicción de Sober carecía de escribano de 
número, por lo que toda la información que se requería era despachada 
por escribanos que pertenecían a las jurisdicciones del Couto Vello o 
del Couto Novo, y que ese había sido el motivo de no presentar la do-
cumentación que se le solicitaba, pues el escribano responsable de los 
cuadernos de censos locales se había ausentado de la villa, sin conocerse 
su paradero ni poder ser localizado a tiempo. 

La realidad, a la postre, era que tanto escribanos como notarios, 
además de tener que dar fe en los documentos y escrituras públicas de 
los acuerdos privados, desempeñaban un papel crucial en todo tipo de 
trámites administrativos y judiciales que se desarrollaban dentro de sus 
señoríos territoriales y jurisdiccionales, asumiendo por comisión dele-
gada de los jueces la ejecución de la instrucción previa en los pleitos y 
procesos que se planteaban. Los pormenores de su actividad serán ana-
lizados en este próximo capítulo.



59

capítulo iv

la gestión de la justicia
el gremio de escribanos y notarios

El papel que desempeñaron los escribanos y notarios públicos resultaría 
decisivo para la consolidación de la organización jurídico-administra-
tiva del Reino de Castilla a lo largo de la Edad Moderna. Su figura tuvo 
origen en la Edad Media, pero no sería hasta el reinado de los Reyes 
Católicos en que quedarían unificados los criterios que precisaban su 
función. La importancia de su trabajo radicaba en la propia naturaleza 
de su oficio.

La figura del escribano nació de la exigencia de legitimar los con-
ciertos y privilegios que concedía la Corona, así como para cubrir las 
necesidades de aquellos miembros de la aristocracia y de la sociedad 
civil que fueron adquiriendo un mayor poder a raíz de la paulatina frag-
mentación del territorio en diferentes cotos y señoríos. Más tarde, en la 
medida en que se fie incrementando el número de bienes y recursos en 
manos privadas, esa necesidad de legitimación se haría extensiva a los 
acuerdos entre particulares, incluido el propio campesnado, cuya vali-
dación y legitimación exigía de la presencia de un funcionario público 
que diese fe de ellos. Ese funcionario autorizado era el escribano o no-
tario, quien para desempeñar su función previamente debía recibir la 
potestas que le legitimaba para su cometido, y esta solo podía provenir 
en último término de la auctoritas que residía en la persona del rey.



60

Del mismo modo que para desempeñar sus funciones en los domi-
nios de la Corona el monarca nombraba a los adelantados mayores, co-
rregidores, jueces, merinos, alcaldes y otros cargos públicos, asimismo 
procedía para la designación de escribanos y notarios. Una vez más, el 
procedimiento había quedado regulado en las Partidas de Alfonso X. La 
que hace referencia expresa a esta cuestión lleva por encabezamiento 
«Cómo deben hacer la carta cuando el rey otorga a alguno por escribano 
público de alguna villa», y en ella se da el siguiente ejemplo:

«Sepan cuantos esta carta vieren, cómo nos don Alfonso, por la gracia 
de Dios rey de Castilla, etc., otorgamos a Velasco Yuáñez por escribano 
público de Segovia, habiéndonos él jurado de hacer y cumplir este ofi-
cio bien y lealmente, también en las posturas que los hombres hiciesen 
entre sí, como en los testamentos y en los actos de pleitos que hubiese 
que hacer ante algún juez, y en todas las otras cosas que pertenecen a 
este oficio, y en guardar nuestro servicio y señorío sobre todas las cosas 
del mundo. E investímole en este oficio público con la escribanía y la 
péñola12, y además le damos poderío para usar de él públicamente. Y 
mandamos que las cartas que escribiere de aquí adelante en pública 
forma, que sean valederas y creídas por todo nuestro señorío, así como 
deben ser hechas por mano de escribano público. Y para que esto no 
venga en duda, dímosle esta carta sellada con nuestro sello de cera.»13

Si bien en las Partidas quedaría establecido el nombramiento de los 
escribanos como una prerrogativa real, lo cierto es que más tarde llega-
rían a coexistir en los reinos de la Corona, entre ellos el de Galicia, dife-
rentes clases de escribanos, en función de si estos eran por designación 
real o del número, concejiles o señoriales.

Los escribanos por designación real podían ser o bien notarios pú-
blicos del rey, destinados a una determinada ciudad o localidad —que en 

12	Péñola: Pluma de ave acondicionada para escribir.
13	Alfonso X el Sabio:  Tercera Partida. Ley VIII, Título XIII.



61

función de su población tenía asignado un officium notarial con mayor 
o menor número de funcionarios, de ahí su denominación de escribanos 
del número—, o bien los llamados genéricamente escribanos del rey, sin 
adscripción a un officium ni lugar geográfico concreto, por lo que su 
competencia podía ser desempeñada en todo el ámbito de la Corona. La 
convivencia entre una clase y otra de escribanos, junto con el reparto de 
sus cometidos, no siempre resultaría tarea fácil.

Por otra parte, los denominados escribanos concejiles surgieron de la 
necesidad de cubrir ese puesto cuando en la localidad no existían por 
designación real, siendo en ese caso nombrados por los propios conce-
jos comunales.

Por último, los escribanos de creación señorial estaban destinados a 
cubrir las necesidades internas en sus jurisdicciones territoriales. Ese 
fue el caso concreto de ciertos obispos con relación a la sede de sus dió-
cesis (por ejemplo, el obispo de Lugo era también señor de la ciudad), y 
poseían la facultad de creatio notariorum por privilegio real.

Pero salvo estas raras excepciones, por lo general los grandes seño-
ríos de Castilla y León comenzarían a nombrar sus propios escribanos a 
partir del siglo XIII. En el Reino de Galicia, sin embargo, la designación 
de los escribanos por parte de los señores territoriales se haría esperar 
en la mayoría de los casos. Los primeros nombramientos hay que situar-
los a finales del siglo XIV, y corresponden precisamente a los dominios 
y jurisdicciones del señorío del conde de Lemos.

Las concesiones de oficios notariales y escribanías estaban conside-
radas como una fuente más de ingresos para la Hacienda real. Así, en las 
Cortes celebradas en Alcalá de Henares en el año 1345, Alfonso XI justi-
ficaba la venta de notarías «por atender gastos de la flota», y con esa mis-
ma justificación reclamó para sí «todas las notarías que estrictamente no 
fueren propias de las ciudades y villas con justos títulos documentales».

Lo cierto es que, a finales de la Edad Media, el número de escriba-
nías en las principales ciudades se había incrementado notablemente, y 
para poner coto a esa situación se fijó un número máximo de escribanos 



62

en función de los habitantes de cada población. De este modo, por pres-
cripción real, quedaría establecido en las principales ciudades y villas 
un “número cerrado” (numerus clausus) para la asignación de notarías, 
cuyos titulares pasarían a ser identificados como escribanos del número. 
A la villa de Monforte de Lemos, por ejemplo, le correspondieron tan 
solo dos escribanos del número, los mismos que en la ciudad de Lugo, 
mientras que a La Coruña le asignarían cuatro.

En las postrimerías de la Edad Media, el hecho de alcanzar el cargo 
de notario o disponer de una escribanía había llegado a ser un negocio 
bastante lucrativo, lo que acabaría derivando en un cierto descrédito de 
la profesión, pues se iría incrementando paulatinamente el tráfico de 
escribanías en compraventas y permutas, así como en un mayor índi-
ce de absentismo según el rendimiento económico de cada región. Se 
podía desgajar con bastante facilidad la legitimidad del título original 
(como si de un dominio directo se tratase) de la rentabilidad efectiva 
del cargo (como dominio útil), acordando un canon o arrendamiento 
anual en función del beneficio que se obtuviese con el oficio en cues-
tión. También cabía la posibilidad de desempeñar el oficio de escribano 
por medio de un tercero, denominado «teniente» o «excusador», con 
lo cual el titular quedaba exonerado de hacer frente a los impuestos y 
tributos que le correspondían, derivándolos en su sustituto a cambio 
de una renta. En determinadas ocasiones, llegarían a admitirse incluso 
traspasos del oficio de escribano por venta directa o a título de herencia 
por vínculo de sangre.

Los Reyes Católicos tratarían de remediar esta situación suprimien-
do la perpetuidad de los «oficios enajenados» y su heredabilidad. Para 
ello, en las Cortes reunidas en la ciudad de Toledo en 1480, inhabilita-
rían las cesiones efectuadas «por juro de heredad», y se acordaría la can-
celación de todos aquellos oficios dados durante los reinados de Juan II 
y Enrique IV, una vez que estos quedasen vacantes.

Pocas décadas después, con la llegada de los Austrias al trono, la 
situación tendería a normalizarse. Sin embargo, la necesidad inexorable 



63

de costear las campañas militares en Flandes dio lugar a que la con-
cesión de cargos públicos estuviese gravada con impuestos especiales. 
Algo similar ocurriría también con la compraventa de títulos nobilia-
rios. Sería Felipe IV quien, por decreto, trataría de ampliar las medidas 
recaudatorias creando un nuevo tributo que afectaba directamente al 
gremio de escribanos públicos, la Media Annata, de manera que a partir 
de 1631 los nuevos escribanos debían pagar a la Hacienda Real la mitad 
de los ingresos obtenidos en su primer año de ejercicio. Un lustro más 
tarde, concretamente el 15 de diciembre de 1636, se implementaría una 
nueva medida tras la publicación de una Real Pragmática que ordenaba 
que a partir del primero de enero del siguiente año cualquier documen-
to o escritura notarial que no llevase sello timbrado carecería de valor. 
Esta medida supuso una considerable inyección económica a la Hacien-
da pública. Existían cuatro clases de “timbres” o “sellos” en función de 
su cuantía en maravedís; el más costoso era el de ocho reales, y se em-
pleaba en diferentes documentos de carácter administrativo, así como 
en escrituras y despachos oficiales.

A mediados del siglo XVII, la compra del oficio de escribano —por 
entonces la manera más habitual de acceder al cargo— podía suponer 
un desembolso de entre 3.500 y 4.000 ducados. No obstante, el oficio de 
notario público seguía siendo uno de los más lucrativos. Por ellos pasa-
ba, además de las escrituras privadas que se elevaban a público, buena 
parte de las gestiones que requerían los procesos judiciales, incluyendo 
su cometido específico como funcionarios comisionados para diligen-
ciar las instrucciones previas en la resolución de un pleito. De ahí que la 
nobleza y los grandes señores, como los condes de Lemos, nunca qui-
sieran delegar esta función en sus administradores ni en los alcaldes 
mayores de sus Estados. Porque si el oficio de juez era el más destacado 
y relevante en términos de prestigio y poder, las escribanías eran sin 
duda el negocio más lucrativo y rentable. Los jueces ordinarios, para 
despachar cualquier causa tocante a la administración de justicia en su 
ámbito territorial, estaban supeditados necesariamente a la gestión que 



64

desempeñaban los escribanos, y estos, por cada trámite que realizaban, 
recibían sus respectivos haberes.

Los honorarios que percibía diariamente un escribano ascendían a 
400 maravedís. Esta cantidad se mantendría prácticamente estable a lo 
largo de todo el siglo XVIII. Se trataba de un salario significativamente 
más alto que el que podía percibir un buen maestro de cantería, un he-
rrero cualificado o, incluso, un artesano encargado de confeccionar el 
retablo para una iglesia parroquial. No digamos ya si lo comparamos 
con lo que percibía un maestro de escuela o un oficial de albañilería. 

El procedimiento siempre era muy similar. Frente a cualquier litigio 
que se presentaba ante el juez competente, este, una vez era admitida la 
demanda a trámite, daba «comisión en forma» a cualquier escribano 
que fuese requerido por la parte demandante, para que este recabase 
cuanta información considerase necesaria antes de dictar una resolu-
ción final. Una vez comisionado, el escribano que había sido designado 
tenía plenos poderes para instruir la causa, con plena potestad para ci-
tar testigos, interrogarlos o embargar bienes si llegase el caso. Su única 
limitación en la fase de instrucción era que debía ceñirse al ámbito te-
rritorial de su jurisdicción, sin poder actuar en cualquier otra sin previo 
consentimiento. Si se daba el caso que para realizar sus gestiones tenía 
que desplazarse a una jurisdicción diferente a la del juez que le había 
comisionado, entonces estaba obligado a solicitar un suplicatorio ante 
la autoridad correspondiente. En determinadas circunstancia, además 
—por ejemplo cuando se debía detener a una persona y en ese lugar no 
existía alguacil—, si era necesario emplear el uso de la fuerza estaba fa-
cultado para reclutar a cualquier vecino como apoyo, y este estaba obli-
gado a cumplir con lo que se le pedía. Aun con todo, a pesar de actuar 
la mayor de las veces en solitario, yendo a pueblos y lugares donde era 
un desconocido, la autoridad del escribano era un hecho incuestionable 
e indiscutible, al menos en teoría, pues por razón de su cargo atesoraba, 
por delegación directa, la misma auctoritas que podría atesorar el mis-
mo juez jurisdiccional o, incluso, el propio señor territorial.



65

En el arciprestazgo de Amandi, a lo largo del período moderno, 
ejercerían su oficio una veintena de notarios. Solo en el siglo XVIII, y 
más concretamente en el territorio del Couto Novo, lo harían media 
docena de escribanos, por los que pasarían la práctica totalidad de 
los asuntos que requerían de escritura pública. Así, en comparación 
con otros territorios, se puede afirmar que la jurisdicción del Couto 
Novo dispuso de suficientes oficiales públicos en cualquier período 
de la época moderna. La mayor concentración se daría en torno a las 
décadas centrales del siglo XVIII, cuando existían notarios en activo 
cuyos oficios los tenían en parroquias como las de Bolmente, Figuei-
roá, Lobios y Santiorxo. Y sin embargo, en la jurisdicción del coto de 
Sober, no hubo por el contrario ningún escribano público entre 1702 
y 1778, hasta que se incorporó Domingo Antonio Reboredo, escribano 
del rey y vecino de Proendos.

El incremento desmesurado de escribanos, no obstante, en modo 
alguno era sinónimo de un mejor servicio de la función pública, ni 
tampoco significaba que quien desempeñaba el oficio tuviese garan-
tizada una subsistencia necesariamente digna y despreocupada. En 
el siglo XVIII, uno de los linajes de escribanos con mayor actividad 
en todo el arciprestazgo residió en la Casa da Lama, en la parroquia 
de Santiorxo. Entre 1707 y 1769, allí residirían los escribanos Benito 
Agustín Rodríguez y su hijo Bernardo Benito Rodríguez. Además, una 
sobrina de este ultimo contraería matrimonio con Josef Benito de Cas-
tro, quien también ejercería como notario. Este iniciaría en un princi-
pio su actividad en la Casa da Lama, para instalarse finalmente en el 
lugar do Barrio de Figueiroá, donde estaría en activo hasta mediados 
de 1824, regresando a la Casa da Lama para sus últimos meses de vida, 
donde fallecería en octubre de ese mismo año. Pues bien, la historia 
de estos tres escribanos públicos, cuya actividad profesional abarca 
un período de tiempo que comprende casi ciento veinte años, puede 
ser representativa de lo que comportaba el desempeño del oficio en el 
arciprestazgo de Amandi.



66

San Esteban de Anllo:
1784 Francisco López Somoza (Couto Novo) No se conserva documentación

Santa María de Bolmente:
1713-1718 Alonso Vázquez del Casal (Suaiglesia, escribano de su majestad)
1736-1765 Alejandro Vázquez del Casal (Suaiglesia) No hay documentación

San Salvador de Figueiroá:
1764-1825 Josef Benito de Castro (Barrio de Figueiroá)

Santiago de Gundivós:
1796-1833 Manuel Josef Trigo (Ousielle, escribano de su majestad y de número)

San Julián de Lobios:
1691-1740 Domingo Martínez García de Brandáriz (Casar de Cima)

Escribano del rey. Familiar Notario del Santo Oficio de la Inquisición 
(en 1692 vivió en Santiago y fue residente en Sobrado de Trives)

San Vicente de Pinol:
1608 Rodrigo Álvarez Ojea (Cima de Vila) No se conserva documentación

Santa María de Proendos:
1695-1725 Juan Alonso Sanjurjo Montenegro (escribano del rey)
1701-1709 Antonio Fernández Somoza (notario público)

San Miguel de Rosende:
1689- Pedro López de Mira (notario apostólico, vecino de Naz de Abaixo)

San Jorge de Santiorjo:
1707-1717 Benito Agustín Rodríguez (Casa da Lama)
1734-1769 Bernardo Benito Rodríguez (Casa da Lama) Escribano de su majestad

Jurisdicción Coto de Sober:
1625-1647 Diego de Quiroga (escribano de su majestad)
1666-1681 Pedro Pérez (escribano de su majestad)
1673-1702 Cristóbal Vallejo y Castro (escribano de número, de Pacios-Sober)
1680-1683 Juan Pérez de Armesto (escribano del rey, vecino de Sober)
1680-170? Pedro de Losada Somoza (escribano de número)
1778-1798 Domingo Antonio Reboredo (escribano del rey, vecino de Proendos)

Escribanos publicos del arciprestazgo de Amandi en la Edad Moderna

Escribanos y notarios públicos que ejercieron su oficio en tierras del arciprestazgo de Amandi 
a lo largo de la Edad Moderna. Las fechas marcan los periodos en que estuvieron en activo, y 
entre paréntesis se especifica si ejercieron como escribanos de número o por designación real. 
También entre paréntesis se indica, cuando hay certeza de ello, el lugar de residencia.



67

El primero de la saga fue Benito Agustín Rodríguez. En noviembre 
de 1706 se instaló en Casa da Lama, en la parroquia de Santiorxo, tras 
contraer matrimonio con María Pascua de Veira, heredera universal del 
vínculo y mayorazgo del Coto da Lama. Él venía de San Esteban de Ri-
bas del Sil, donde se había formado como escribano y sustituido a su 
padre en el ejercicio de la notaría. Al instalarse en la Casa da Lama, 
sin embargo, desempeñaría su oficio tan solo por espacio de doce años, 
pues unas fiebres altas y otras complicaciones digestivas acabarían con 
su vida de manera precipitada, en octubre de 1719. Cuando muere, su 
mujer estaba embarazada de su sexto hijo, teniendo en ese momento el 
mayor de los niños once años de edad y el menor aún no había cum-
plido los tres. Ante la crítica situación en que quedó María Pascua de 
Veira tras la muerte de su marido, esta entraría en un proceso de pro-
funda depresión. Conocedor de esta situación, y para salvaguardar la 
salud de los menores, el merino de la jurisdicción del Couto Novo, D. 
Gaspar de Puga Ojea, tuvo que intervenir haciéndose cargo temporal-
mente de todos ellos, hasta que se personó en la Casa da Lama una her-
mana del difunto notario. El mayor de los hijos se llamaba Bernardo 
Benito Rodríguez, y como hemos dicho en el momento de fallecer su 
padre contaba con once años recién cumplidos. Dos años y medio más 
tarde, estando aún su madre condicionada por su proceso depresivo, 
concertaría el matrimonio de su hijo con una joven de la vecina Casa de 
Valiño, perteneciente a una conocida familia de la baja hidalguía local: 
los Novoa y Valcárcel. Cuando se celebró este enlace, Bernardo aún no 
había cumplido la edad mínima legal, por lo que sería más tarde impug-
nado por el provisor y vicario general de la diócesis de Lugo, teniendo 
que repetirse nuevamente al cumplir el joven los catorce años de edad 
que exigían las normas del derecho canónico.

Bernardo Benito Rodríguez se haría cargo del oficio de su padre en 
1734, poco después de haber cumplido los veinticinco años de edad, la 
mínima exigida para desempeñar el cargo. Estuvo al frente del mismo 
hasta finales de 1769, en que enfermó gravemente, falleciendo el 28 de 



68

enero de 1770, a la edad de sesenta años. Para entonces, Josef Benito de 
Castro, marido de la sobrina de Bernardo, llevaba más de un lustro en el 
lugar do Barrio de Figueiroá, ejerciendo en el arciprestazgo de Amandi 
como escribano de su majestad.

Para acceder al oficio, Josef Benito se había visto obligado a invertir 
la dote íntegra que su mujer había aportado al matrimonio, celebrado en 
enero de 1763. En total fueron 6.500 reales, que Josef Benito aceptaría 
en régimen de préstamo con el compromiso de devolverlos a la mayor 
brevedad posible. Sin embargo casi sesenta años después aún no había 
saldado su deuda. Por ese motivo, en agosto de 1822, su mujer Tere-

1570-1605 Pedro de Páramo Pereira (escribano del rey)
1602-1653 Antonio da Somoza
1607-1670 Juan de Araujo
1660-1689 Manuel Salgado Gayoso
1662-1718 Juan Rodríguez Carnero (escribano público de su majestad)
1670-1718 Miguel González de Andrade (escribano del número)
1671-1719 Juan del Castillo y Losada (notario público y escribano del número)
1678 Martín López y Araujo (sucesor de Juan de Araujo) No hay documentación
1678-1693 Juan Salgado Arias Solo se conservan dos documentos
1688-1731 Matías Belón Reimóndez (escribano público de Ayuntamiento)
1698-1710 Francisco Varela (escribano público y notario apostólico)
1700 Juan Alonso Sanjurjo (escribano de su majestad)
1708 Silvestre Somoza No se conserva la documentación
1709 Andrés Pascual Vázquez Piñeiro, (escribano de su majestad y del número)
1740-1778 Manuel Jacinto Casanova (escribano del número)

Abogados:
1701 Antonio de Neira (abogado) No se conserva la documentación
1708 Antonio de Armesto (abogado) No se conserva la documentación

Escribanos públicos con oficio en la villa de Monforte en la Edad Moderna

Escribanos y notarios públicos que ejercieron su oficio en la villa de Monforte de Lemos a lo 
largo de la Edad Moderna. Las fechas marcan los periodos en que estuvieron en activo, y entre 
paréntesis se especifica si ejercieron como escribanos de número o por designación real. Tam-
bién figuran los nombres de dos abogados de los que se tiene constancia actuaron a comienzos 
del siglo XVIII.



69

sa Rodríguez Varela decidió llevarlo a juicio por incumplimiento de su 
compromiso. No obstante, unos meses antes, tratando de subsanar el 
contencioso con su mujer, en mayo de ese mismo año Josef Benito de 
Castro había revocado la mejora de tercio y remanente del quinto que 
desde hacía más de diez años tenía dispuesta en escritura pública, como 
aportación económica para el matrimonio que tenía concertado, a favor 
de su nieto Benito de Castro.

Con dicha revocación, Josef Benito de Castro pretendía recuperar 
para sí algunos de los bienes que estaban incluidos en la mejora, de ma-
nera que le permitiese satisfacer la deuda con su mujer. Pero en reali-
dad, el motivo principal para tomar esa drástica decisión de revocar la 
mejora de su nieto se debió a que en su día, cuando la formalizó, este 
tenía tan solo quince años de edad, y Josef Benito la hizo «pensando 
saliese hombre de bien». Sin embargo, diez años después, las cosas eran 
bien diferentes y la opinión de Josef Benito de Castro había cambiado 
sustancialmente. Para justificar su decisión, y poner en claro la opinión 
que le merecía su nieto, dejó escrito lo siguiente:

«[…] el agraciado salió un tuno, holgazán, borracho y estrafalario y vi-
cioso, y lo que es peor, ratero y quimerista, perdiéndome el respeto va-
rias veces, arrastrando a su abuela mi mujer, de edad de ochenta y cinco 
años, insultándome y buscando medios de mi muerte con desafíos y 
amenazas, rompiendo a cantazos las vidrieras de mi cuarto, rompién-
dome la bodega de guarda, sacando vino y echándole agua a las cubas, 
no obstante de estar asegurada con dos puertas y dos cerraduras; y en la 
noche anterior a este día, sirviendo de malas palabras a su mujer mien-
tras abría una navaja, desafiando le había de abrir con ella en lo alto de 
la noche a tiempo que los familiares estaban en sus camas, por lo que 
tuvo que dormir al sereno; y, por otra parte, hurtándome los enseres 
de casa, hasta el mismo yugo y arreos de labranza, con cinco cerdosos 
lechuzos para las humoradas, no obstante de comer en casa, con todo 
lo más que dirán los testigos, y su mujer extraída en pasear de noche y 
día sin dejarla adecuar al trabajo, como también él lo hace comprando 



70

caballerías al fiado, y la que le costaba dos venderla por uno, de modo 
que por sus procedimientos se hace indigno de la sucesión de dicho 
vínculo y herencia mía y sí acreedor a los reales presidios de África y 
Ceuta […]»14

Josef Benito de Castro fallecía en la Casa da Lama el 30 de octubre 
de 1824, a la edad de 92 años. Su muerte ponía fin a la saga de escriba-
nos públicos más longeva del arciprestazgo de Amandi en tiempos del 
Antiguo Régimen.

14	Josef Benito de Castro: Protocolos notariales. Escritura de fecha 2 de mayo de 1822. Ar-
chivo Histórico Provincial de Lugo.



71

capítulo v

jurisdicciones civil y eclesiástica
el recurso de fuerza

Hasta ahora hemos estado viendo cómo quedó configurada la jurisdic-
ción territorial en cuestiones que dependían de la justicia ordinaria, y 
que afectaban básicamente al común del pueblo llano. Pero en una so-
ciedad estamental como era la del Antiguo Régimen, los estamentos que 
conformaban la nobleza y el clero tenían sus particulares procedimien-
tos a la hora de tramitar los asuntos judiciales.

Hasta comienzos del siglo XIX, la nobleza disfrutaba de una serie de 
privilegios históricos, sociales y jurídicos específicos, concedidos por la 
Corona, y que en la mayoría de los casos eran adquiridos por vínculo de 
sangre en virtud de pertenencia a un linaje o a un clan gentilicio.

El origen de la nobleza, como estamento social, se remonta a la Alta 
Edad Media. El recurso más habitual para acceder a ella venía dado por 
el desempeño de las armas en el frente de batalla. Sus dos categorías 
principales fueron la de los caballeros y la de los hidalgos, que con el 
tiempo tenderían a confundirse en derechos, privilegios y obligaciones. 
Sin embargo, hasta bien entrada la época moderna, seguirá persistien-
do entre ellas una diferencia sustancial: mientras los miembros de la 
hidalguía no tenían contravención alguna a la hora de dedicarse a pro-
fesiones liberales o trabajos manuales, los caballeros tenían prohibido 
ejercer oficios artesanales que se consideraban viles o indignos, como 



72

podían ser el de sastre, carpintero, herrero, barbero, zapatero, etc., pues 
de hacerlo perdían su condición privilegiada, incluyendo los títulos no-
biliarios y beneficios jurídicos. 

En cualquier caso, todos los nobles —ya fuesen pertenecientes a la 
alta o baja nobleza, en función de la relevancia que hubiese adquirido su 
linaje o de la confianza otorgada por el soberano— gozaban de un mis-
mo estatuto jurídico de privilegio que, en lo esencial, era similar para 
todos los territorios de la Corona. Un aspecto fundamental de ese esta-
tuto jurídico era que los conflictos que se producían entre miembros de 
la nobleza eran atendidos por tribunales específicos en las chancillerías 
reales, y no en los juzgados ordinarios territoriales.

Otro tanto, en cuanto a privilegios jurisdiccionales, podríamos afir-
mar del estamento formado por los miembros del clero y las órdenes 
religiosas. La Iglesia, como institución, disponía de su propia jurisdic-
ción y recursos procesales para resolver los asuntos que concernían a 
cualquiera de sus miembros o al funcionamiento interno. Al igual que 
en la jurisdicción ordinaria, la eclesiástica tenía una estructura jerárqui-
ca piramidal, siendo el vicario general de las diócesis territoriales quien 
instruía y dictaba sentencia en primera instancia. Jerárquicamente, por 
encima del tribunal diocesano, la instancia competente era la audiencia 
metropolitana, donde se acudía para recurrir una sentencia en caso ne-
cesario, y como último recurso, si fuese preciso, el asunto era dirimido 
por el propio nuncio del papa.

En la Edad Media, así como los asuntos que tocaban a la sociedad civil 
eran tramitados y analizados a partir del derecho común y la legislación 
positiva, la Iglesia católica se vería asimismo en la necesidad de desarrollar 
su propio ordenamiento jurídico para la regulación de los procedimientos 
judiciales que se tramitaban por la vía eclesiástica. Los fundamentos que 
regirán ese ordenamiento jurídico, cuyo objetivo principal sería fijar la 
normas legislativas que regulasen tanto la organización de la propia Igle-
sia como los derechos y obligaciones de sus miembros, estarán basados en 
una nueva disciplina: el derecho canónico.



73

Dentro de la disputa permanente que la Iglesia católica mantuvo a 
lo largo de la Edad Media con el poder terrenal de los monarcas, por el 
papel que cada institución debía desempeñar en la sociedad, el control 
y gestión de la justicia, así como, sobre todo, su administración, ocupa-
rían un lugar destacado en el centro del debate. 

Entre los siglos XIII y XIV, cuando comenzaron a fundarse las pri-
meras universidades en España, el conocimiento dejaría de impartirse 
necesarimente en los monasterios y pasaría a concentrarse fundamen-
talmente en las nuevas aulas universitarias. En ese proceso de cambio de 
tendencia, el hecho de que se creasen determinadas escuelas y cátedras 
no respondería exclusivamente a criterios de mera erudición, sino que 
surgirían como producto de la necesidad. Así, en cuanto a los debates 
jurídicos que surgían en el seno de la curia pontificia, a pesar de que el 
canon oficial de los textos bíblicos había sido fijado en gran medida por 
los teólogos en los primeros concilios del cristianismo, la complejidad 
que había alcanzado la Iglesia tanto en sus reglas internas como en el 
papel de sus miembros requerían de un nuevo reglamento regulador. 
Sin embargo ese nuevo reglamento que requería el funcionamiento de la 
Iglesia no podía fijarse exclusivamente a partir de la mera elucubración 
teológica. Resultaba imprescindible desarrollar un saber independiente 
al meramente filosófico, y que se centrase básicamente en fijar esas nue-
vas normas. De esa necesidad surge el derecho canónico.

El derecho canónico, pues, se constituyó desde su origen como una 
disciplina independiente de la meramente teológica. Tomaría como 
punto de partida para sus propuestas formales un texto que, al igual que 
lo sería el Digesto de Justiniano para el derecho civil, acabaría siendo 
fundamental para el desarrollo de su propia normativa: el Decreto, del 
monje y jurista Graciano. El derecho canónico, de este modo, pretendía 
poner cierta distancia con los planteamientos puramente teológicos y 
filosóficos, a los que había estado estrechamente unido hasta entonces, 
cimentándose sobre una lógica jurídica y pragmática, que bebía de las 
fuentes del derecho civil reunidos en los textos justinianeos.



74

El Decreto de Graciano, también conocido como Concordia de los 
cánones discordantes, es una obra escrita entre 1140 y 1142. Con ella su 
autor pretendía conciliar la totalidad de las normas canónicas que se en-
contraban vigentes en ese momento, y que venían observándose desde 
muchos siglos antes, muchas de ellas contradictorias entre sí. Este sería 
el primero de los textos jurídicos propiamente pertenecientes al derecho 
canónico, al que más tarde se le añadirían otras cinco obras más: el Liber 
extra de Gregorio IX, en 1234; el Liber Sextus, en 1298; la Clementinae, 
de 1317; las Extravagantes de Juan XXII, escritas entre 1319 y 1325 y las 
Extravagantes communes, de 1500. Todos ellos en su conjunto serían co-
nocidos como el Corpus Iuris Canonici de la Iglesia católica. Ese ingente 
desarrollo legislativo fue posible gracias a la creación de cátedras especí-
ficas de derecho canónico, donde los canonistas encontraron una tribu-
na apropiada desde la que enseñar y exponer sus propuestas al margen 
de los conocimientos puramente teológicos.

Con anterioridad a las grandes Summas y lecciones de Santo Tomás 
o San Buenaventura, el derecho canónico no era más que un necesario 
instrumento regulador, pero no normativo, al que los teólogos recurrían 
en muchas ocasiones como punto de partida para la elaboración de sus 
postulados, pero hasta que no quedó constituido como disciplina aca-
démica y saber universitario no adquiriría el rigor y la solidez de la que 
más tarde siempre haría gala.

Por otra parte, hay que pensar que el perfeccionamiento de los es-
tudios canónicos contribuiría a consolidar también el de los estudios 
jurídicos en general, retroalimentándose mutuamente las necesidades 
de ambos derechos, y en cierto modo los juristas de la esfera de lo civil 
se servirían del trabajo desarrollado por los canonistas —siempre, claro 
está, con el beneplácito de la jerarquía de la Iglesia—. En el fondo se tra-
taba de reafirmar la autoridad consustancial que tenía el Derecho como 
saber necesario para el buen funcionamiento de la sociedad.

Entre los estudiosos de ambos tipos de derecho, el civil y el canó-
nico, es posible que se diesen ciertas suspicacias en cuanto a sus plan-



75

teamientos teóricos —hubo arduas disputas en aquellas materias que 
les eran afines, como el derecho procesal penal o la regulación jurídica 
del matrimonio—, aunque esos mismos estudiosos también eran muy 
conscientes de que cuando defendían sus posturas de manera conjunta 
eran capaces de validar con mejores argumentos su autoridad frente a la 
que podían presentar los teólogos o los políticos. La presencia intelec-
tual que obtuvo el derecho canónico en el mundo académico en tiem-
pos de la Baja Edad Media, es la muestra más evidente de la influencia 
social que llegaría a ejercer la Iglesia sobre los poderes terrenales. En 
cualquier caso, a pesar de que el derecho civil pudiese disfrutar de un 
mayor prestigio y reconocimiento, los juristas seculares no dejaban de 
tener en cuenta la interpretación que los canonistas hacían de sus pro-
pios cánones, produciéndose un continuo trasvase de ideas entre unas 
disciplinas y otras.

Sin embargo, con el tránsito a la Edad Moderna, este aparente equi-
librio que se había dado entre ambos derechos comenzaría a tambalear-
se en los países centroeuropeos. La causa principal fue el desmorona-
miento de la hasta entonces inquebrantable unidad de la Iglesia católica. 
Con la pérdida de autoridad que experimentó la curia romana y el auge 
del movimiento protestante, el derecho canónico también perdería peso 
de modo irremediable. Para contrarrestar esa realidad, los teólogos es-
colásticos del Concilio de Trento trataron de endurecer las normas en 
los territorios que bebían de la tradición católica, procurando someter 
bajo su dominio y control todas las demás facetas de la vida social y 
comunitaria, entre ellas la legislación ordinaria. A partir de entonces, 
los juristas seculares tendrían libertad para ejercer su trabajo, siempre y 
cuando se sometiesen previamente a la supervisión y censura de los teó-
logos, pues serían estos los que a la postre determinarían cómo y sobre 
qué se debía legislar. En teoría eran dos mundos jurisdiccionales bien 
diferenciados, pero en la práctica no dejaban de estar estrechamente 
interconectados, y el debate entre ambos derechos se mantendría latente 
durante décadas. Reflejo de ese pulso teórico que se entabló es un co-



76

mentario que el fraile dominico Domingo de Soto recogió en su libro De 
la Justicia y el Derecho, con el que pretendía delimitar las competencias 
que cada uno de los derechos debía ejercer:

«[...] el Derecho Canónico ha brotado de las entrañas de la Teología 
como el Civil de la Ética. Por tanto, al teólogo pertenece ajustar las de-
terminaciones del Derecho Canónico a las normas del Evangelio y al 
filósofo acomodar el Civil a los principios de la Filosofía [...]»15

A finales del siglo XVI, con la consolidación del humanismo como 
corriente de pensamiento, el inmovilismo de que haría gala la teología 
escolástica dejaría al derecho canónico en una posición de inferioridad 
frente al derecho civil. Debemos pensar que el Corpus iuris canonici fue 
aprobado definitivamente en 1582, y que este se mantendría práctica-
mente inalterable hasta 1917, siendo sustituido, en tiempos ya del papa 
Benedicto XV, por el primer Codex iuris propiamente dicho que tuvo la 
Iglesia católica.

El debate intelectual a lo largo del siglo XVII se libraría, pues, entre 
unos planteamientos que sostenían rígidos fundamentos de raíz teoló-
gica, especialmente beligerantes ante los demás saberes, y otras posturas 
más abiertas que defendía el derecho secular. A la postre, gracias al apo-
yo de las monarquías y del poder civil, la victoria se inclinaría del lado 
de los juristas seculares. Así, mientras en el período moderno el derecho 
civil se adaptaba a las circunstancias sociales de forma significativa, gra-
cias en gran medida a la proliferación de cátedras universitarias y ma-
nuales especializados, el derecho canónico en cambio, por su relación 
sumisa a la teología, apenas tendría innovaciones relevantes durante los 
siglos XVII y XVIII. Se había quedado exclusivamente como recurso le-
gislativo válido solo para una Iglesia que progresivamente se veía más 
y más limitada frente al poderío que mostraban los Estados nacionales, 
con sus pujantes estructuras administrativas y jurisdiccionales.

15	Domingo de Soto O.P.: De la justicia y el derecho. Edición del Instituto de Estudios Polí-
ticos. Madrid, 1967.



77

No obstante, desde finales de la Edad Media y hasta la caída del An-
tiguo Régimen, la jurisdicción eclesiástica sería la vía usual en la prác-
tica para tramitar los contenciosos que afectaban a cualquier asunto en 
que estuviese involucrado un miembro del clero o tocase a algún bien 
eclesiástico previamente «espiritualizado».

La estructura jurídica eclesiástica, como ya hemos mencionado, era 
similar en su funcionamiento a la jurisdicción civil. Ambas administra-
ciones de justicia respondían a una disposición piramidal y jerarqui-
zada, donde los principios de auctoritas y potestas eran conferidos por 
prerrogativa directa del papa o del rey según cada circunstancia.

Así como las actuaciones de la jurisdicción señorial se limitaban al 
ámbito de su señorío, la jurisdicción eclesiástica se ceñía al territorio de 
su diócesis. Si las jurisdicciones civiles habían quedado prácticamente 
definidas a finales de la Edad Media, otro tanto ocurriría con las ecle-
siásticas, las cuales fueron divididas para un mejor control administra-
tivo en arciprestazgos. En el caso de la provincia eclesiástica de Lugo, 
la primera referencia que tenemos de su demarcación arciprestal se re-
monta a un documento de 1645, siendo obispo Fray Juan de la Serena 
Sánchez Alonso de Guevara, en el que se detalla que la diócesis constaba 
entonces de 39 arciprestazgos. Uno de ellos era el de Amandi, que agru-
paba las veintidós parroquias que hemos visto en capítulos anteriores. 
Según el Catastro del Marqués de la Ensenada, más de sesenta sacerdo-
tes estaban empadronados en el arciprestazgo de Amandi a mediados 
del siglo XVIII.

Desde el punto de vista administrativo, la jurisdicción eclesiástica 
dependía del obispado de Lugo, cuya máxima autoridad para impar-
tir justicia era el señor provisor y vicario general de la diócesis, nom-
brado por designación directa del obispo. El provisor y vicario general 
admitía a trámite cuantos asuntos se le presentasen, ya fuesen relativos 
a cuestiones de disciplina interna o de mala praxis por parte de algún 
sacerdote en el ejercicio de sus funciones, o por denuncia interpuesta 
por algún feligrés por desavenencias con su cura párroco. En el Archivo 



78

Diocesano de Lugo se conservan decenas de expedientes relacionados 
con causas civiles y criminales del arciprestazgo de Amandi. En gene-
ral son documentos y escrituras agrupados en legajos, que a su vez son 
clasificados en gruesos mazos, respetando un criterio cronológico que 
abarca desde finales del siglo XVI hasta nediados del XX.

En la administración eclesiástica, la actuación procesal siempre se 
regía por fases muy concretas, similares a las de la jurisdicción civil. El 
señor provisor y vicario general de la diócesis, una vez aceptada a trá-
mite la denuncia, a petición de la parte demandante, comisionaba a un 
notario apostólico para instruir sobre el terreno el asunto en cuestión. 
En la mayoría de los casos este tenía que desplazarse hasta el lugar co-
rrespondiente, del mismo modo que lo habría hecho un escribano pú-
blico en los casos que se despachaban por la jurisdicción civil. El notario 
apostólico, al igual que ocurría con el escribano público, quedaba asi-
mismo comisionado con toda la auctoritas que le era precisa para enten-
der en el asunto; comisión que le facultaba para recibir las declaraciones 
de los testigos de cada parte, aplicar medidas cautelares en caso necesa-
rio e, incluso, determinar en qué dependencias deberían practicarse los 
interrogatorios, designándola como audiencia judicial provisional.

Durante la Edad Moderna, el honorario de los notarios apostólicos 
sería también de 400 maravedís por día de trabajo, teniendo dedicación 
exclusiva en cada asunto que llevaban. Todos los notarios apostólicos 
se guiaban por un protocolo preestablecido, al que tenían que ceñirse 
escrupulosamente. Estos protocolos venían detallados en manuales es-
pecíficos de Derecho Procesal, como el que José Juan y Colom, bachiller 
en sagrados cánones y escribano de su majestad, natural de Valencia, 
había escrito en 1746, cuyo título Instrucción de escribanos en orden a lo 
judicial, llevaba un elocuente subtítulo: Utilísima también para procu-
radores y litigantes, donde se explica lo ritual y forma de proceder en las 
causas civiles y criminales, así en la teórica como en la práctica.

La mayoría de los casos que se tramitaban en la audiencia apostó-
lica de Lugo tocaban asuntos rutinarios y de índole cotidiana, ya fue-



79

se por impago de primicias y diezmos o por problemas de relaciones 
extramatrimoniales, o por transgresiones de los preceptos doctrinales, 
que por lo general eran resueltos sin mayores contratiempos mediante 
sentencias definitivas dictadas por el vicario general, contemplando me-
didas disciplinarias para el infractor o la imposición de alguna que otra 
sanción económica. En la mayoría de estos casos, cuando el implicado 
era un sacerdote y los delitos quedaban dentro de las competencias de 
la Iglesia, estos estaban reglados por el derecho canónico y sancionados 
según una jerarquía eclesiastica. Pero el problema surgía cuando quien 
denunciaba era un miembro del clero y el denunciado una persona se-
glar, o viceversa, y lo que se estaba denunciando pertenecía más al ám-
bito de lo estrictamente civil y mundano que al doctrinal. 

A lo largo de la Edad Moderna, a medida que se fueron incremen-
tando las fundaciones de capellanías, hospitales u otra clase de obras 
pías, cuyos bienes quedaban sujetos a ellas y adquirían la condición de 
«espiritualizados», o sea, pasaban a formar parte del patrimonio de la 
Iglesia, sin poder ser vendidos, intercambiados o enagenados, no era 
infrecuente que surgiesen contenciosos por la propiedad o el usufructo 
de dichos bienes. Un ejemplo de ello lo encontramos en la fundación de 
la capellanía de Nuestra Señora del Rosario de la iglesia parroquial de 
Proendos, en 1698. El fundador, en su testamento, había dejado dotada 
a la capilla con una serie de bienes raíces, con idea de que producto de su 
explotación se pudiese satisfacer la congrua del capellán y se dijeran una 
serie de misas en favor de su ánima. La capilla en cuestión terminaría 
pasando favorablemente todos los trámites necesarios para su funda-
ción, y su primer capellán tomaría posesión de ella en ese mismo año. El 
problema surgió cuando el capellán, al reclamar al año siguiente las ren-
tas correspondientes a esos bienes y propiedades, se encontró con que 
una parte de los mismos no pertenecián a la capellanía sino que tenían 
otro propietario, pues habían sido cedidos muchos años antes por el 
fundador como dote de su hermana cuando esta contrajo matrimonio. 
El pleito por el cobro de las rentas de estos bienes fue inevitable. En ca-



80

sos como este, en que una de las partes —la del capellán— argumentaba 
que los bienes habían sido «espiritualizados» y que por tanto pertene-
cían a la Iglesia, se planteaba una cuestión previa, la de dilucidar en qué 
jurisdicción se debía tramitar el asunto, si en la civil o en la eclesiástica. 
Normalmente el religioso siempre acudía ante la autoridad de su juris-
dicción diocesana, argumentando la condición de bienes eclesiásticos, 
pero la persona seglar consideraba por su parte que quien debía decidir 
sobre el asunto era la justicia ordinaria, al tratarse de un bien privativo 
adquirido por una donación que era anterior a la fundación de la cape-
llanía. Y es que en no pocas ocasiones, cuando un asunto era tramitado 
por la justicia eclesiástica y el fallo final no le era favorable a la perso-
na seglar, esta se veía incapacitada para poder recurrir dicha sentencia. 
Para evitar estas situaciones de indefensión que solían darse ante la jus-
ticia eclesiástica, el poder civil acabaría habilitando, a comienzos de la 
Edad Moderna, lo que se denominó recurso de fuerza, que vendría a ser 
el antecedente de nuestro actual recurso de casación, aprobado por vez 
primera en la Ley de Enjuiciamiento Civil de fecha 17 de junio de 1855.

Las disputas por determinar a quién correspondía aplicar justicia 
según qué casos, si a la jurisdicción real o a la eclesiástica, habían sido 
constantes a lo largo de la historia.

A comienzos de la Baja Edad Media, cuando aún existía cierta con-
nivencia entre la esfera de lo espiritual y el plano de la política mundana, 
el poder civil iría adoptando decisiones en materia de administración 
de justicia, con objeto de corregir los abusos que se estaban observando 
en diferentes señoríos jurisdiccionales, con extralimitaciones procesa-
les que provocaban graves injusticias para los vasallos del pueblo llano. 
Entre esas jurisdicciones también habría que incluir la jurisdicción ecle-
siástica, pues de algún modo esta funcionaba como un sistema cerrado 
en sí mismo, con sus tribunales y audiencias independientes, que en no 
pocas ocasiones desembocaba en la total indefensión de los vasallos del 
rey, dada la dificultad que estos encontraban para reconducir su caso 
ante la justicia ordinaria. 



81

En torno al siglo XIV, para corregir esta situación, el poder civil 
pretendió imponer que fuese su jurisdicción quien prevaleciese sobre 
los conflictos que pudieran plantearse con la eclesiástica, tratando en 
definitiva de ejercer una especie de supervisión que le asegurase una 
vigilancia constante y una supremacía efectiva sobre los órganos de la 
jurisdicción de la Iglesia. Es en ese periodo de la Baja Edad Media cuan-
do comienza a fraguarse la idea del recurso de fuerza.

Desde antiguo, en tiempos ya del dominio visigodo en la península, 
la legislación civil había tenido presente aquellos casos en que una de las 
partes del proceso judicial veía cercenado su camino a la hora de recu-
rrir el fallo ante una instancia superior.

Por ejemplo, entre las resoluciones del Concilio XIII de Toledo, del 
año 683, uno de los cánones que se aprobaron hacía referencia a que 
cuando un clérigo se veía inmerso en un litigio contra su propio obispo, 
y el clérigo decidiera elevar la causa ante la audiencia metropolitana, el 
obispo no le podría imponer la excomunión como castigo antes de que 
el propio arzobispo metropolitano dictaminase si era o no acreedor de 
dicha excomunión.

Aunque esta medida no pueda ser considerada en rigor un recurso 
de apelación como tal, sí podría ser interpretada como una imposición 
que el poder civil ejercía sobre el eclesiástico, determinando una cues-
tión de hegemonía, aunque sin llegar a violentar las peculiares relacio-
nes que en ese tiempo se daban entre la monarquía visigoda y la propia 
jerarquía de la Iglesia.

La compenetración entre ambos poderes era por entonces lo su-
ficientemente estrecha como para que ciertos obispos llegasen a des-
empeñar, «por delegación real», una especie de supervisión del modo 
en que los jueces ejercían sus funciones, pudiendo enmendarles por sí 
mismos o dando cuenta de sus excesos al príncipe, e, incluso, llegando a 
rectificar en ocasiones las sentencias dadas. Es evidente, pues, que exis-
tía una especial conexión entre ambas jurisdicciones, sin que el concep-
to del recurso de fuerza hubiese hecho todavía acto de presencia.



82

Tampoco en las Partidas, frecuentemente citadas por los autores que 
se ocuparon de este recurso, aparece ningún decreto que anticipe la po-
sibilidad de rebatir a los tribunales eclesiásticos. Es cierto que la ley 4ª 
del Título X de la Partida Séptima, que trata sobre «Cómo los jueces que 
no quieren dar alzada a los que la demandan, debiéndola haber, merecen 
pena de forzadores», se refiere al caso concreto en que un juez, cuando el 
litigante pide que le den traslado de su causa ante la audiencia del rey, en 
lugar de hacerlo le deshonra, injuria u ordena prenderle por desacato. 
Pero tampoco en este caso se puede considerar que se trate de un recur-
so de fuerza, pues esta norma no va dirigida a los jueces eclesiásticos 
sino que hace referencia expresa a «aquellos que tienen voz del rey», es 
decir, a los jueces civiles.

En las décadas finales de la Edad Media, el número de reclamaciones 
ante el soberano por decisiones tomadas en los tribunales eclesiásticos 
se fue incrementando. El Consejo Real, a partir de la segunda mitad del 
siglo XIV, comenzaría a admitir buena parte de esos recursos, introdu-
ciendo dentro de su normativa determinadas leyes que iban claramente 
ya en línea de lo que más tarde sería el recurso de fuerza propiamente 
dicho. Al tiempo, una parte de esos recursos serían derivados a las chan-
cillerías reales y audiencias territoriales. Entre las leyes promulgadas ha-
bía una —que se atribuye a Juan I de Castilla, más tarde recogida en 
la Novísima Recopilación—, en que se recurre a la «antigua costumbre 
aprobada, y usada y guardada» de que los reyes puedan conocer de las 
«injurias, violencias y fuerzas» que se puedan dar entre miembros del 
clero por causa de bienes eclesiásticos o beneficios curados. La letra de 
esta ley —promulgada en Segovia, pero sin que haya quedado constan-
cia de su fecha— continuaba siendo aún poco precisa, pero ya apuntaba 
hacia una formulación en defensa del recurso de fuerza.

Por esta época, las principales cátedras de derecho canónico, sobre 
todo las de la Universidad de Salamanca, salían en defensa de una le-
gislación eclesiástica que hiciese frente a la jurisdicción ordinaria del 
poder civil y, por su parte, los juristas del derecho civil reaccionaban 



83

desarrollando, siempre bajo las directrices del Consejo del Reino, una 
legislación específica que regulase en la práctica los recursos de fuerza 
de aquellos casos que eran tramitados por la jurisdicción eclesiática.

Habría que esperar a 1525 para ver plasmada por vez primera una 
norma que de manera expresa regulaba el recurso de fuerza y definía su 
tramitación. El título de la ley era explícito: «Conocimiento en las Chan-
cillerías de las fuerzas que hacen los Jueces eclesiásticos sobre no otorgar 
las apelaciones». La firmó Carlos I en la ciudad de Toledo el 11 de agosto 
de 1525, y su texto es el siguiente:

«Por cuanto, así por Derecho como por costumbre inmemorial, nos 
pertenece alzar las fuerzas que los Jueces eclesiásticos y otras personas 
hacen en las causas que conocen, no otorgando las apelaciones que de 
ellos legítimamente son interpuestas; por ende mandamos a nuestros 
Presidentes y Oidores de las nuestras Audiencias de Valladolid y Gra-
nada, que cuando alguno viniere ante ellos, quejándose de que no se le 
otorga la apelación que justamente interpone de algún Juez eclesiástico, 
den nuestras cartas en la forma acostumbrada en nuestro Consejo, para 
que se le otorgue la apelación; y si el Juez eclesiástico no la otorgare, 
manden traer a las dichas nuestras Audiencias el proceso eclesiástico 
originalmente; el cual traído, sin dilación lo vean; y si por él les cons-
tare que la apelación está legítimamente interpuesta, alzando la fuerza, 
provean que el tal Juez la otorgue, para que las partes puedan asegurar 
su justicia ante quien y como deban, y reponga lo que después de ella 
hubiere hecho.»16

La legislación civil, pues, advertía que a partir de ese momento ad-
mitiría ante ella los recursos de fuerza, acotando las competencias de 
la jurisdicción eclesiástica. Esta decisión, lógicamente, provocó que la 

16	Novísima Recopilación de Leyes de España, dividida en XII libros, en que se reforma la Re-
copilación publicada por el Señor Don Felipe II en el año 1567, reimpresa últimamente en el 
de 1775. Y se incorporan las pragmáticas, cédulas, decretos, órdenes y resoluciones Reales, 
y otras providencias no recopiladas y expedidas hasta el año de 1804. Mandada formar por 
el Señor Don Carlos IV. Impresa en Madrid, año 1805. Libro II, Título 2º, Ley 2, p. 209.



84

Iglesia no tardase en reaccionar y se defendiese frente a lo que conside-
raban un atropello legislativo. Así lo hizo, en efecto, utilizando la Bula In 
Coena Domini. Ello daría lugar a un período de soterradas hostilidades 
entre ambos poderes, el civil y el eclesiástico, que alcanzaría durante las 
Cortes de Madrid de 1593 su máxima tensión, cuando los procuradores 
presentes denunciaron ante Felipe II que el nuncio del papa ordenaba a 
sus obispos que no permitiesen tales recursos, y además les exigía pre-
dicar desde los púlpitos que los que usasen de ellos incurrirían en las 
censuras que preveía la bula In Coena Domini.

Dicha bula anunciaba una serie de censuras de excomunión contra 
los autores de determinados delitos, cuya absolución quedaba reservada 
al papa. En 1363 fue aprobada en primera instancia por Urbano V con 
tan solo siete supuestos, que posteriormente se irían ampliando hasta 
alcanzar la veintena de censuras que figuraban ya en la formulación de 
1577, en tiempos del papa Gregorio XIII. Entre estos últimos supuestos 
contemplados, y sus censuras, estaban las apelaciones ante los tribunales 
laicos de procesos eclesiásticos.

La reacción de Felipe II, no obstante, consistió en redoblar la validez 
y necesidad de los recursos de fuerza, alegando que solo a él, «como 
Rey y Señor natural, por Derecho y costumbre inmemorial, [le incum-
bía] quitar y alzar las fuerzas que hacen los jueces eclesiásticos de estos 
reinos en las causas de que conocen», denunciando que la actitud de 
la Iglesia iba «en mucho perjuicio de la autoridad y preeminencia de 
la Corona de estos reinos», y que «el recurso de la fuerza es el más im-
portante y necesario que puede haber para el bien y quietud y buen go-
bierno…, sin el cual toda la República se turbaría y se seguirían grandes 
escándalos e inconvenientes».17

Sin embargo, más allá de las medidas anunciadas por Felipe II, la 
Iglesia a la postre seguiría manteniendo en España sus preceptos y cen-
suras sin ningún tipo de cambio, manteniendo de manera soterrada los 

17	Ibidem.



85

conflictos con la Corona durante décadas. Más de dos siglos después, 
reinando Fernando VI, aún seguían persistiendo esas tensiones por la 
cuestión de los recursos de fuerza. Quizá la crisis más evidente fue la 
que provocó el Tribunal Supremo de la Signatura Apostólica, con sede 
en el Vaticano, al enviar una respuesta del papa, con fecha 12 de mayo 
de 1747, en la que declaraba nulo un recurso de fuerza que se había 
interpuesto ante la Real Audiencia de Galicia, al tiempo que invalidaba 
el auto que esta había pronunciado. El Consejo Real se dirigió entonces 
al rey sugiriéndole solicitase del papa la anulación inmediata de su pe-
tición, y que, entretanto, se previniese a todos los arzobispos, obispos y 
demás prelados de España que mientras se encontrasen en tramitación 
los recursos de fuerza no se admitiesen bulas ni rescriptos que impidie-
sen la resolución de los casos ante los tribunales de la Corona.

La práctica de los recursos de fuerza, a pesar de la frontal oposición 
de la Iglesia, acabaría finalmente por consolidarse en nuestro derecho 
civil. A ello contribuirían, ya en la última década del siglo XVIII, trata-
distas de la talla de D. José de Covarrubias, miembro del Ilustre Colegio 
de Abogados de Madrid y del Real Supremo Consejo de Castilla, quien 
con sus obras18, de corte regalista, dejaría matcado cuál era el procedi-
miento a seguir para estos recursos de apelación, tal y como ya serían 
aplicados a partir del siglo XIX.

18	La principal obra sobre los recursos de fuerza es el libro Máximas sobre recursos de fuer-
za y protección, con el método de introducirlos en los Tribunales. Su autor, el Licenciado 
D. José de Covarrubias, abogado en el Real y Supremo Consejo de Castilla, Individuo del 
Ilustre Colegio de Abogados de la Corte y Socio de la Real Academia del Derecho Español y 
Público. Impreso en Madrid por la Viuda de Ibarra, hijos y compañía, 1788.





87

capítulo vi

el acceso a la justicia por parte del pueblo llano
y el campesinado

La aplicación de la justicia en el arciprestazgo de Amandi durante el 
Antiguo Régimen, como ya hemos visto en capítulos anteriores, podía 
seguir diferentes caminos en función del lugar de residencia de quien 
presentase la demanda o bien de la calidad de las personas implicadas 
en la misma, según perteneciesen al clero, la nobleza o al pueblo llano. 
Así lo sugeríamos al comienzo de este libro cuando nos preguntábamos 
por la jurisdicción competente en cada uno de los conflictos que presen-
tábamos como ejemplo. Ahora, en este último capítulo, se trata de saber 
si la justicia fue un recurso que realmente estuvo al alcance de todos o 
solo fue asequible para unos pocos.

Desde tiempos de la Baja Edad Media, la esencia que definió la au-
toridad de los reyes era el ser garantes de la justicia, y todo monarca que 
sucedió en el desempeño del poder tenía como premisa que esa justicia 
debía llegar hasta el último de sus vasallos. Sin embargo, dado que una de-
manda judicial, ya fuese por vía de la jurisdicción civil o de la eclesiástica, 
conllevaba unos costes que no todo el mundo podía asumir, esa premisa 
no siempre resultaría factible, pues a pesar de que cuando se acudía ante 
la jurisdicción competente con una demanda se solicitaba como petición 
previa que las costas procesales fuesen satisfechas por la parte demanda-
da, lógicamente no siempre el desenlace tenía por qué ser favorable.



88

El mero hecho de iniciar una reclamación judicial ya implicaba de 
partida unos gastos inevitables, por lo que en la mayoría de las ocasio-
nes era preferible alcanzar un acuerdo extrajudicial. En cualquier caso, 
como primera medida, el demandante debía dar poderes a un abogado 
u otra persona letrada para que le representase ante el juez de su juris-
dicción, lo que suponía necesariamente un desembolso inicial en con-
cepto de honorarios, escritura notarial y dietas de desplazamiento para 
presentar el escrito de demanda. A continuación, para emprender los 
trámites procesales propiamente dichos, se tenía que contratar los ser-
vicios de un procurador de causas legitimado al efecto, que gestionaría 
el caso ante el tribunal y audiencia correspondiente, por lo general con 
retribuciones ya prefijadas por ley. A partir de ahí, una vez admitida a 
trámite la denuncía, habría que sumar los honorarios correspondien-
tes al escribano comisionado para entender del asunto sobre el terreno, 
procediendo a los interrogatorios de los testigos y recabando la infor-
mación necesaria, el cual ejercía las funciones propias de un juez de 
instrucción. Además, en el transcurso del procedimiento, cada vez que 
se dictaba un auto o un decreto, o se requería de algún dictamen exter-
no solicitado a un abogado externo, se iban acumulando nuevos costes 
procesales.

En el caso concreto del arciprestazgo de Amandi, la mayoría de los 
asuntos eran despachados por el alcalde mayor de la villa de Monforte 
de Lemos, el cual tenía las competencias de juez jurisdiccional y allí era 
donde estaba fijada la audiencia del Couto Novo. Así, para los vecinos 
de parroquias como Pinol o Santiorxo, por ejemplo, que tuviesen que 
solventar cualquier diligencia procesal, se veían en muchas ocasiones 
obligados a emplear toda su jornada laboral para resolver esos trámites, 
dada la distancia que les separaba de la villa de Monforte, con lo que 
suponía de menoscabo para sus faenas domésticas.

Pero aún se complicaba mucho más la cuestión si el asunto tenía 
que ser visto por el tribunal eclesiástico en la audiencia de Lugo, pues 
en esos casos era inevitable tener que desplazarse hasta allí y hospedar-



89

se durante un par de días al menos para resolver cualquier trámite del 
proceso. Los pleitos, pues, se sabía en qué momento comenzaban, pero 
no cuándo se darían por finalizados, ni qué coste supondría llegar hasta 
el final.

En tiempos del Antiguo Régimen, sin embargo, pese al evidente con-
dicionante que suponía el factor económico, la administración de jus-
ticia, en teoría, podía ser asequible a cualquier vecino del arciprestazgo 
de Amandi, por humilde que fuera su condición social. Son decenas los 
pleitos civiles que se conservan en los archivos de la zona, tanto públicos 
como privados, en donde se puede constatar cómo el más débil en oca-
siones plantaba cara en los tribunales al que se presentaba en principio 
como más poderoso y, lo que resulta más sorprendente, por lo general 
su caso era tramitado respetando ciertas garantías procesales. En este 
sentido, por la documentación conservada, se constata que el desarrollo 
de los procedimientos judiciales se fue perfeccionando a lo largo de la 
época moderna. Tanto corregidores como jueces, alcaldes mayores o es-
cribanos, fueron adquiriendo paulatinamente conocimientos jurídicos 
a partir de textos fundamentales como la Nueva Recopilación de las Le-
yes de Castilla. También, en ese proceso de profesionalización de la jus-
ticia, ganaría especial protagonismo una nueva figura, el letrado experto 
en legislación civil y criminal, como técnico independiente que prestaba 
sus servicios tanto a jueces como a las partes implicadas en un pleito. 

La Nueva Recopilación de las Leyes de Castilla fue un cuerpo legisla-
tivo que se estableció por iniciativa de Felipe II, pasando a ser la princi-
pal fuente del derecho en España por espacio de casi dos siglos y medio, 
desde 1567 hasta 1805. Con esta recopilación se pretendió unificar los 
criterios que debían aplicarse en todos los tribunales de justicia, toman-
do como base las leyes promulgadas en el Ordenamiento de Montalvo, 
del año 1484, y las Leyes de Toro de 1505. El resultado, teniendo en 
cuenta el dilatado periodo de tiempo en que estuvo vigente, se puede 
considerar como un éxito indiscutible para la normalización de la justi-
cia en los territorios de la Corona.



90

Cuando entramos en el último cuarto del siglo XVIII, en España des-
tacaban varios intelectuales relacionados con el mundo de la abogacía y 
el derecho. Las más relevantes serían el aragonés Jordán de Asso, el ca-
talán Antonio Bastero y Lledó y el valenciano Juan Sempere y Guarinos. 
En Galicia, sobre todo, destacaría la figura del jurista y sacerdote Juan 
Francisco de Castro, quien llegaría a ejercer el cargo de provisor y vica-
rio general en la audiencia de Lugo. Estudió jurisprudencia y teología en 
la Universidad de Santiago de Compostela, y alcanzaría cierto renombre 
con sus Discursos críticos sobre las leyes y sus intérpretes, publicado en 
1765, en donde denunciaba la inevitable confusión que provocaba la 
disparidad normativa de la época, proponiendo la elaboración de un 
nuevo cuerpo legislativo más racional y metódico.

Como ya hemos apuntado, será a estos expertos en leyes a quienes se 
recurría cada vez con mayor frecuencia para solventar dudas y cuestio-
nes técnicas en los trámites procesales. En este sentido, se conservan va-
rios pleitos despachados en las audiencias de Monforte o en la de Sober, 
en los que el juez competente, antes de emitir su sentencia definitiva, se 
asesoraba previamente con un dictamen externo, a veces para dilucidar 
cuestiones nimias de carácter técnico.

Si esto sucedía en la jurisdicción civil, otro tanto podríamos decir si 
el asunto seguía la vía de la jurisdicción eclesiástica, pues desde un pun-
to de vista procesal los procedimientos y los costes resultaban a la postre 
muy similares. No obstante, como vimos en el capítulo anterior, la juris-
dicción eclesiástica contaba con instrumentos coactivos que facilitaban 
en gran medida la resolución de los conflictos que se le planteaban. Para 
hacernos una idea del funcionamiento de la justicia eclesiástica en asun-
tos de menor cuantía y de ámbito local, valdría como ejemplo un pleito 
que se dió en las primeras décadas del siglo XVIII en el arciprestazgo de 
Amandi, en la parroquia de Santa María de Bolmente: un sacerdote, 
vecino del lugar do Taro, entró en contacto con una mujer para com-
prarle la vivienda donde ella residía, en el lugar de Villaodriz de esta 
misma feligresía. La vivienda en cuestión era la mitad de una casa, y la 



91

intención del sacerdote era hacerse con toda la edificación, pues la otra 
mitad se la había comprado previamente al hermano de esta mujer. El 
acuerdo de compra contemplaba la entrega de un dinero en efectivo, 
además de facilitarle otra vivienda en la que ella pudiera instalarse. El 
problema surgió en el momento de materializar la escritura pública de 
venta, pues el sacerdote retuvo con malas artes el dinero de la compra, 
además de darle largas a la mujer en la entrega de la nueva vivienda pro-
metida. El caso, a través del cura párroco, llegaría a conocimiento de la 
secretaría del vicario general del obispado de Lugo, quien se interesaría 
por el asunto. Este, como primera medida, envió una paulina al cura de 
Bolmente, para que la hiciese pública al ofertorio de la misa dominical. 
Pasados unos meses, dado que no se había resuelto el engaño, envió una 
segunda paulina, esta vez con censuras dirigidas a «los que de ello sabéis 
la verdad, o hayáis visto, u oído decir por alguna manera quién ha hecho 
los dichos daños, tomado y llevado lo sobredicho, lo decid y declarad 
bien y verdaderamente, debajo de juramento que hagáis en forma de 
derecho, de manera que se sepa y averigüe la verdad». La paulina llevaba 
por título «Censuras generales del señor provisor de la ciudad de Lugo de 
este obispado, ganadas a pedimento de Isabel Pérez de Villaodriz, de la fe-
ligresía de Santa María de Bolmente, contra el Ldo. D. Francisco Antonio 
Vázquez, presbítero, vecino del lugar do Taro de la misma feligresía, sobre 
el engaño de la venta de una casa sita en el lugar de Villaodriz y las de-
claraciones en su virtud recibidas», y su contenido literal fue el siguiente:

«Nos el Ldo. D. Francisco de Sollano Santa Coloma, provisor goberna-
dor y vicario general en la santa iglesia, ciudad y obispado de Lugo por 
su Sría. Ilma., a todos los hombres, mujeres, mozos, mozas, clérigos, 
legos y otras personas de cualquier estado y calidad que sean, vecinos 
y moradores de la feligresía de Santa María de Bolmente, San Juan de 
Barantes y las más de este obispado, sabed que delante de nos pareció 
la parte de Isabel Pérez, mujer soltera, vecina del lugar de Villaodriz de 
dicha feligresía de Bolmente, y nos hizo relación diciendo que no sabe 



92

quién ni qué personas de vosotros, con poco temor de Dios y en gran 
daño de vuestras ánimas y conciencias, sabéis, habéis visto o tenido no-
ticia que la significante ha sido persuadida y solicitada por cierta perso-
na eclesiástica para que le vendiese, como con efecto le vendió, ciertos 
bienes raíces por escritura pública habrá cosa de veinte y ocho meses 
poco más o menos, habiendo contratado de que le daría a la signifi-
cante casa en que viviese por los días de su vida, además de la cantidad 
de dinero que suena en dicha escritura, la que pareció al tiempo de su 
otorgamiento a presencia del escribano y testigos; y luego, inmediata-
mente que sucedió dicho otorgamiento, le llevó y arrancó con engaño 
la tal persona eclesiástica todo el dinero del importe de dicha venta, 
lo que así explicó y confesó a otras distintas personas, y juntamente 
habiendo ganado sobre este mismo asunto la significante otra paulina, 
y concurrido algunas personas a declarar lo que sabían, tuvo con ellas 
cuestión, y a su presencia y de otras más personas volvió a confesar el 
engaño que había ejecutado con la significante, ocultando dicha pau-
lina con las declaraciones y el dicho dinero de la venta, y juntamente 
no querer darle casa competente según había contratado, dejándole del 
todo destituida de bienes y ser como es una pobre sin hallarse con otros 
ningunos. Y cualquiera escribano, clérigo o notario que fuere requeri-
do notifique y haga a saber esta nuestra paulina y censuras generales a 
las personas que por la significante fueren señaladas, las cuales hagan 
sus declaraciones bajo las mismas censuras.»

Esta paulina en cuestión contemplaba la pena de excomunión ma-
yor para todos aquellos que estando en condiciones de colaborar en el 
esclarecimiento de los hechos no quisieran hacerlo y, con un lenguaje 
tenebroso y catastrofista, les amenazaba con severas advertencias:

«Malditos sean ellos con todas sus riquezas y haberes que tuvieren, 
Amén. Malditos sean ellos, y los cuatro elementos del mundo sean con-
trarios, fuego, agua, tierra y aire, Amén. Malditos sean ellos, desde la 
planta del pie hasta encima de la cabeza, con trescientas y sesenta y seis 
juntas y conjuntas que Dios Nuestro Señor en ellos puso y formó a su 



93

santa semejanza, Amén. Malditos sean ellos, sus manjares se vuelvan 
ponzoña, Amén. Los campos y caminos por donde andaren se sequen, 
Amén. Malditos sean ellos en comer y beber, vestir y calzar, y se va-
yan todas sus cosas menguando como la correa en la lumbre, Amén. 
Malditos sean ellos y todos aquellos que favor y ayuda les dieren así en 
público como en secreto, Amén. Huérfanos y mendicantes se vean sus 
hijos, y sus mujeres, viudas, Amén. Sean quemados y abrasados como 
el traidor de Judas en los fuegos infernales en el día del gran juicio, 
Amén. So la cual dicha pena de excomunión mayor mando a cualquie-
ra clérigo, cura o capellán de este dicho obispado que con esta paulina 
fuere requerido, la lea y publique en sus iglesias y capillas los días de 
domingo y fiestas de guardar. Dada en la ciudad de Lugo a quince días 
del mes de junio, año de mil setecientos y treinta y uno.»19

En una sociedad civil en la que los aspectos religiosos estaban só-
lidamente arraigados y presentes en la vida cotidiana, las amenazas y 
advertencias de excomunión mayor de la paulina antecedente hacía que, 
por lo general, la mayoría de vecinos estuviesen dispuestos a colaborar, 
incluidos los familiares más próximos a la persona denunciada. En este 
sentido, cabe destacar la evidente influencia que la Iglesia ejercía sobre 
la población, pues bastaba recurrir al concepto de «santa obediencia» 
para demandar un comportamiento acorde con las premisas de la doc-
trina cristiana.

Para la justicia eclesiástica, el hecho de que la persona denunciada 
perteneciese al clero no era impedimento para que esta rindiese cuentas 
si así resultaba a la vista de los hechos. Por ejemplo, como vimos en el 
capítulo cuarto, cuando en 1722 Bernardo Benito Rodríguez contrajo 
matrimonio, tan solo contaba con trece años de edad, por debajo de 
la edad permitida. La ceremonia del enlace estuvo oficiada por dos de 
los hermanos de la novia, a la sazón curas párrocos en las feligresías de 

19	Archivo Diocesano de Lugo. Pleitos Civiles de Amandi, Mazo 4, Expediente Villaodriz y 
Bolmente, 1731.



94

Figueiroá y de Santa Cruz de Brosmos. Pues bien, el enlace matrimonial 
llegaría a conocimiento del señor provisor de Lugo, quien lo daría por 
nulo e iniciaría de oficio un proceso judicial contra ambos sacerdotes 
para dirimir responsabilidades, castigándoles con severas medidas por 
ir contra los preceptos canónicos. El cura de Figueiroá, al hallarse enfer-
mo, cumpliría su condena en arresto domiciliario, pero el de Santa Cruz 
pasaría una temporada en la cárcel de Lugo. En estos casos el recorrido 
procesal estaba claro y los recursos, en el supuesto de que los hubiere, 
seguían el procedimiento establecido, pasando en primer lugar por la 
audiencia metropolitana y acabando en última instancia ante el nuncio 
del papa. Sin embargo, cuando la denuncia implicaba a un seglar y este 
no quedaba conforme con el fallo de la sentencia, ya fuese por defec-
to de forma o por abuso de poder por parte del provisor eclesiástico, 
no siempre resultaba posible ejercer el recurso de fuerza ante la justicia 
ordinaria. Cuando era factible, la primera medida era acudir ante los 
tribunales de la Real Audiencia de La Coruña, donde el caso, si era ad-
mitido a trámite, iniciaría un nuevo proceso por la vía de lo civil. Esta 
circunstancia era muy poco frecuente que se diese en asuntos de me-
nor cuantía, fundamentalmente por el coste que podría llegar a suponer 
mantener el pleito vivo.

Sin embargo, sí era frecuente que cuando quien litigaba pertene-
cía a la nobleza o contaba con los recursos económicos suficientes, o 
lo hacía como representante de una corporación, como pudiera ser un 
monasterio o el cabildo diocesano, el pleito siguiese su curso hasta la 
resolución final, llevase el tiempo que llevase. Un ejemplo de ello sería el 
contencioso que el cabildo de Lugo mantuvo en 1606 con el monasterio 
de San Esteban de Ribas del Sil. En disputa estaba el derecho a percibir 
ciertas rentas que el cabildo reclamaba a los llevadores de una serie de 
propiedades que pertenecían al lugar das Casas da Hermida, próximo 
a la ermita de San Jorge, en la parroquia de Santiorxo. Este lugar era 
colindante con otro llamado también das Casas, cuyo directo dominio 
pertenecía al monasterio de San Esteban de Ribas del Sil. La cercanía 



95

entre ambos lugares y, sobre todo, el compartir una misma toponimia, 
serían los detonantes para que algunos de sus vecinos aprovechasen la 
circunstancia para dejar de pagar durante varios años las rentas acorda-
das, alegando indefinición de quién era el verdadero titular del directo 
dominio de esas propiedades, llegando incluso a apropiarse de ellas.

El pleito se entablaría entre el abad de Ribas del Sil y un grupo de ve-
cinos insumisos de dichos lugares de Santiorxo, dirimiéndose en la Real 
Audiencia de La Coruña, con sentencia definitiva a favor del monaste-
rio, por la que se mandaba a unos y otros vecinos, ya fuesen del lugar das 
Casas como de As Casas da Hermida, que cumpliesen con su obligación 
de pagar las rentas establecidas. Enterado el cabildo de Lugo de este fa-
llo, y no estando conforme con él, entraría en el pleito como tercero en 
discordia, oponiéndose a la resolución acordada y reclamando para sí 
las rentas de los vecinos del lugar das Casas da Hermida, pues alegaba 
que así se venía haciendo desde tiempo inmemorial. Tras un largo pro-
ceso, en el que declararon decenas de personas y vecinos y se realizaron 
minuciosos apeos de sendos lugares, el pleito sería nuevamente abierto 
y revisado por la Real Audiencia. En un primer momento, se alcanzaría 
un acuerdo de concordia entre las dos partes litigantes, con la oposición 
de los vecinos discordantes. Tras los recursos y alegaciones pertinentes, 
el proceso se alargaría hasta marzo de 1641, en que se dictó sentencia 
definitiva, treinta y cinco años después de haberse iniciado. En ella se 
daba la razón al cabildo de Lugo y se condenaba a los vecinos por apro-
piación indebida de esas propiedades, obligándoles a su restitución.

No era muy usual que los procesos se dilatasen por un espacio de 
tiempo tan prolongado. Para empezar, porque en la mayoría de los casos 
no era asumible soportar económicamente los costes y era preferible 
alcanzar un acuerdo extrajudicial entre las partes. Lo habitual es que los 
pleitos se resolviesen, al menos en su fase de instrucción, en un breve 
período de tiempo, sobre todo en aquellos asuntos de menor cuantía 
o en los que la disputa tenía una importancia relativa. En ocasiones, 
incluso, sorprende la celeridad con la que se sucedían los trámites pro-



96

cesales. Desde que el juez competente dictaba su auto de admisión y 
comisionaba a un escribano público para que se hiciese cargo de reca-
bar la información pertinente, todo se precipitaba sin apenas pérdida de 
tiempo. Conocer y seguir en detalle el desarrollo procesal de cualquiera 
de estos pleitos sería la mejor manera de hacernos una idea exacta de 
cómo funcionó la justicia en el arciprestazgo de Amandi durante el An-
tiguo Régimen, pero quizá sea este un asunto que requiera y justifique 
una nueva entrega de estos Apuntes para la historia de Sober.



97

epílogo

En la documentación que se conserva relacionada con el arciprestaz-
go de Amandi, al menos en la que he tenido oportunidad de consul-
tar, el porcentaje de expedientes y legajos que hacen referencia a pleitos 
y procesos judiciales es relativamente bajo. Esto se puede comprobar 
fácilmente acudiendo al Archivo Histórico Provincial de Lugo, donde 
se conservan buena parte de los protocolos de los notarios que ejer-
cieron su oficio en este arciprestazgo a lo largo de la Edad Moderna. 
En estos protocolos notariales predominan, sobre todo, los contratos 
de foro y venta de propiedades, también los acuerdos de trueque y, en 
menor medida, las escrituras de testamento y partijas de herencias, con 
sus inventarios de bienes correspondientes. Las escrituras de poderes 
para pleitos, sin embargo, suponen una cantidad casi residual. Ello se 
explica fundamentalmente porque, ante a cualquier conflicto, los impli-
cados eran muy conscientes de que «los pleitos son siempre costosos e 
inciertos» y era preferible alcanzar un acuerdo como mal menor.

En cualquier caso, a partir de la documentación que actualmente se 
conserva del período moderno, parece evidente que los habitantes del 
arciprestazgo de Amandi disponían de suficientes conocimientos bási-
cos como para saber cuáles eran los caminos a seguir para dirimir por 
la vía judicial los conflictos que se les presentaban. Y también parece ser 
bastante evidente que confiaban en que acudiendo a la justicia obten-
drían en el mayor de los casos un resultado satisfactorio.

El hecho de que una mujer soltera, vecina de un pequeño lugar del 
arciprestazgo de Amandi, analfabeta y de escasos recursos, pudiese a 



98

principios del siglo XVIII llevar a juicio a un miembro del clero es en 
sí mismo un dato relevante. Y mucho más significativo, incluso, el que 
finalmente le diesen la razón y ganase el pleito. Para entender cómo si-
tuaciones como esta fueron posibles en el Antiguo Régimen, teniendo 
en cuenta el poder que por entonces exhibían tanto la Iglesia como los 
grandes señores territoriales, y considerando la escasez de medios ma-
teriales con que contaban los funcionarios públicos para llevar a cabo 
su trabajo, hay que volver a insistir sobre dos cuestiones que se fueron 
forjando desde los tiempos de la Alta Edad Media y que considero son 
fundamentales: por un lado, la percepción de que la justicia como prin-
cipio moral inherente a la condición humana estaba refrendada por la 
voluntad de Dios y tenía un componente éticoreligioso determinante, 
basado en gran medida en la cultura de la cristiandad; por otro, la incor-
poración al imaginario colectivo del concepto de auctoritas que confería 
la legitimidad necesaria para impartir justicia, y que esta era posible 
gracias a la potestas que en último término provenía directamente de la 
persona del rey.

Lograr que la sociedad civil llegase a confiar en la justicia como re-
curso para dirimir desavenencias fue sin duda una de las grandes con-
quistas de la modernidad. Acabar con la impunidad característica de 
la época feudal, de la que hacían gala muchos de los señores que fue-
ron usurpadores de los dominios territoriales pertenecientes a abadías 
y monasterios, con abusos y arbitrariedades sobre sus propios vasallos, 
supondría un gran avance que se debió fundamentalmente al desarrollo 
del derecho como disciplina reguladora de las normas de convivencia.

En el caso concreto del arciprestazgo de Amandi, tras la creación 
por parte de los Reyes Católicos de la Real Audiencia de La Coruña, 
en 1480, con la que se pretendía restablecer la justicia de la Corona y 
someter a los señores territoriales tras la Revuelta Irmandiña, la impo-
sición de las normas legislativas del Reino de Castilla supondría tanto la 
unificación de la legislación como de los procesos jurídicos, equiparán-
dolos a los del resto del reino, lo que facilitaría en gran medida que se 



99

reformulase un nuevo orden político a nivel regional y se restableciese 
la paz social. No obstante, y a pesar de esa imposición jurisdiccional que 
conllevaba la política centralista desplegada por los Reyes Católicos, en 
Galicia se mantuvieron muchas normas pertenecientes al derecho con-
suetudinario propiamente autóctono, que afectaban a cuestiones básicas 
de la convivencia social, como eran las relaciones contractuales familia-
res, la división de los bienes hereditarios, o los derechos vinculados con 
las propiedades colectivas.

Normas y costumbres que en muchos casos han llegado vigentes 
hasta nuestros días, y que para el juez Sebastián Martínez Risco, buen 
conocedor de la realidad jurídica gallega, esas reglas consuetudinarias

«eran nacidas no de la actividad del poder del Estado, que las discierne 
luego de un proceso reflexivo, sino del actuar intuitivo del pueblo, que 
acomoda la regulación de los hechos jurídicos, de modo espontáneo, a 
sus necesidades, a su circunstancia, contrastando por su propia mano 
la bondad de la regla a lo largo del tiempo. De donde se sigue que, a mi 
ver, las notas que autonomizan y dan sustancia a nuestro Derecho son 
estas dos: el contenido vital y la autenticidad».20

Queda pendiente para un próximo trabajo, pues, un estudio espe-
cífico de las costumbres sociales que se dieron en el arciprestazgo de 
Amandi, actual concello de Sober, partiendo del enfoque concreto del 
derecho consuetudinario gallego.

19	Sebastián Martínez-Risco y Macias: El régimen jurídico de la propiedad territorial en Ga-
licia a través de sus instituciones forales. Editorial Citania. Buenos Aires, 1958, p. 7 (las 
cursivas son del original).







La administración de la justicia ordinaria en el arciprestazgo de 
Amandi, como se explica a lo largo del libro, podía seguir en 
la Edad Moderna diferentes caminos en función de los actores 
que estuviesen implicados en el asunto, según perteneciesen es-
tos al clero, la nobleza o al pueblo llano, o incluso en función del 
lugar de residencia de quien presentaba la denuncia. 

El arciprestazgo de Amandi —actual concello de Sober—, a co-
mienzos de la Baja Edad Media quedaría dividido en diferentes 
jurisdicciones territoriales, pudiendo ser estas de señorío secu-
lar, como el Couto Novo, perteneciente al conde de Lemos, o 
el coto redondo de Amandi, propiedad del Cabildo de Lugo; 
o de señorío eclesiástico, como los cotos redondos de Lobios y 
Doade, que formaban parte de los monasterios de San Paio de 
Antealtares y San Vicente del Pino respectivamente.

Cada jurisdicción contaba con sus propios jueces y funcionarios 
públicos, quienes tenían competencia por delegación del señor 
territorial para dirimir conflictos en su demarcación y, a la pos-
tre, en representación de la propia persona del rey, en la cual resi-
dían en último término tanto la potestad como la autoridad para 
legislar y administrar justicia en el ámbito de sus dominios.

En ciertas situaciones, podían surgir conflictos a la hora de de-
terminar qué jurisdicción era la competente, máxime si el pleito 
se dirimía entre un miembro del clero y un seglar. En estos ca-
sos, cuando el proceso se tramitaba por la vía de la jurisdicción 
eclesiástica, el seglar podía verse incapacitado para reconducir 
su causa hacia la jurisdicción civil.

En este libro se analiza cómo evolucionó a lo largo de la Edad 
Moderna el concepto de justicia, y si esta estuvo en el arcipres-
tazgo de Amandi al alcance de todos o solo se trató de un privi-
legio asequible para unos pocos, dado que, tanto si el asunto se-
guía la vía de la jurisdicción civil o de la eclesiástica, iniciar una 
demanda judicial implicaba unos costes que no todo el mundo 
podía permitirse. 


